GOVERNMENT OF INDIA

#### ARCHEOLOGICAL SURVEY OF INDIA

Central Archeological Library
NEW DELHI

ACC. NO. 43804

CALL NO. BSa 3

. Mei

D.G.A. 79





R.O. MEISEZAHL

## Tibetische Prajnaparamita-Texte im Bernischen Historischen Museum



Sa 3

MUNKSGAARD · KOPENHAGEN

GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL

LIBRARY

CALL No. BSa3 / Mei

D.G.A. 79

#### R. O. MEISEZAHL

### Tibetische Prajñāpāramitā-Texte im Bernischen Historischen Museum



#### R.O. MEISEZAHL

# Tibetische Prajnāpāramitā-Texte

## Bernischen Historischen Museum



BSas.

MUNKSGAARD · KOPENHAGEN 1964

| CHO    | *71.   | . : | CHAE   | ULUG | <b>MAL</b> |
|--------|--------|-----|--------|------|------------|
| id     | Blicks | ιY, | NLW    | DELI | II.        |
| Acc. 1 | йо     | 43  | 804    |      |            |
| Duta   |        | 21  | . 11:1 | 965. |            |
| Car I  | ٧٥     | B.  | Sa3/   | MCL  |            |

© 1964 by Munksgaard, Copenhagen, Denmark

Printed in Denmark by Andelsbogtrykkeriet i Odense

Sonderdruck aus der Zeitschrift Libri, Band 13, No. 3-4, 1964

## Tibetische Prajñāpāramitā-Texte im Bernischen Historischen Museum

von R. O. MEISEZAHL

Als ich erfuhr, dass der Oberlama des Tibeterhauses in Waldstatt (Kt. Appenzell, Schweiz), dessen ungewöhnlich langer Name Dre Gomang Karam Kyorpun Thupten Wangyal¹ lautet, auf seiner Flucht kostbare alte tibetische Handschriften mitgebracht habe, stand meine Absicht fest, diese und die sonstigen tibetischen Handschriften und Drucke zu sehen, die sich in der Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich und in der Ethnographischen Abteilung des Bernischen Historischen Museums befinden².

In Waldstatt wurde dem neugierigen Besucher nur ein umfangsreiches Druckwerk ehrwürdigen Alters gezeigt. Es war ein peinlich genauer Nachdruck der kostbaren Handschrift »Fonds tibétain No 492« der Pariser Nationalbibliothek, zu der Marcelle Lalou einen ausführlichen Katalog3 publiziert hat. Man vermisst aber das Vorgespann des Kodex, nämlich eine kurzgefaßte Geschichte des Buddhismus in Indien und Tibet als historische Einleitung, sowie die bKa' 'gyur čhen mo, eine Sammlung von 9 selbständigen, sehr kurzen Guhyamantras, die der Schlussvermerk unter dem verständlicheren Titel bKa' 'gyur ro lčog4 gi gzuns bsdud pa'i sñin po (Dhāranīsamgrahahrdaya des Kanjur) zusammenfaßt. Dafür ist dem Kodex, der den religiösen Feiern der kleinen Tibetergemeinde in Waldstatt als Wort des Buddha dient, ein Titelverzeichnis (dkar čhag) beigegeben. Dieser dKar čhag dGos 'dod kun 'byun', ein kurzer Text von 5 ff., fehlt in der Pariser Handschrift. Leider war es mir nicht möglich, die wenigen Blätter abzuschreiben, weil nach Auskunft der Schweizer Hausmutter schon die Besichtigung des Kodex nur mit vorheriger Erlaubnis des Dalai-Lama gestattet sei.

Die Tibetica der Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich sind von verschiedener Herkunft. Unter den Handschriften fiel mir ein alter, leider fragmentarischer Text der Ni khri (Pañcaviṃśatisāhasrikā) in Gold- und Silberschrift auf mehrschichtigem tiefblauem Papier (Inv.-Nr. 8692) auf, dessen Erhaltungszustand aber schlecht ist. Die

Anschrift des Verfassers: Beuel-Bonn, Rheinstrasse 139, Bundesrepublik Deutschland.

Züricher tibetischen Handschriften und Drucke bestehen aus drei Sammlungen<sup>5</sup>:

I. HANDEL-MANZETTI<sup>6</sup> (Erwerb 1926)

2 Drucktexte, Inv.-Nr. 7507 u. 7508; Herkunft: Tibetisch-chinesisches Grenzgebiet.

II. EDUARD IMHOF (Erwerb 1933)

3 Handschriften, Inv.-Nr. 8692, 8693 u. 8694. Als Alter der Handschrift Inv.-Nr. 8694 wird 400 Jahre angegeben. Herkunft: Kloster Konka Gomba<sup>7</sup>.

III. ARNOLD HEIM (Erwerb 1942)

1 Druck, Inv.-Nr. 10598, angeblich 300 Jahre alt.

Ich bereite einen Katalog dieser Handschriften und Drucke vor.

Die Tibetsammlung der Ethnographischen Abteilung des Bernischen Historischen Museums enthält 21 tibetische Drucktexte, die zusammen mit 61 mongolischen das Inventar der Bibliothek des kleinen ehemaligen südmongolischen Klosters Čaγan küriye süme in Tsakhar ausmachte<sup>8</sup>. Es handelt sich um Prajñāpāramitā-Texte<sup>9</sup>. Wir sind froh, die wichtigsten und angesehensten von allen philosophischen Mahāyāna-Sūtras<sup>10</sup> zu besitzen, die historisch als Weiterentwicklung der Lehre des älteren Buddhismus (Hīnayāna) angesehen werden können. Die Mahāyāna-Schriften sind teils in Sanskrit, teils in einem mit Sanskritformen gemischten Prakrit abgefasst<sup>11</sup>, aber viele Texte sind im Original verlorengegangen und uns in chinesischen und tibetischen Übersetzungen erhalten. So besitzen die Texte der Berner Sammlung einen besonderen Wert, die dank eines gütigen Geschicks völlig unversehrt der Zerstreuung oder gar der Vernichtung entronnen sind und ihren Weg nach Bern gefunden haben.

Mit einigen allgemeinen Bemerkungen sei hier einiges über die Lehre der Prajñāpāramitā-Literatur gesagt. Der Kommentar zum Laghukālaca-kratantra, die Vimalaprabhā, weiss zu berichten, dass der Buddha im 16. Jahre seiner Buddhawürde, im 51. Lebensjahre stehend, im Holz-Tiger Jahre, auch Ānanda genannt, 12 die Lehre der Prajñāpāramitā erklärt habe. 13 Und wir erfahren von dem grossen Historiker Bu ston RIN ČHEN GRUB (1290–1364), dessen Quelle u. a. das Mañjuśrīmūlatantra sein dürfte, dass der Meister auf dem Berge Gṛdhrakūṭa, unfern der Stadt Rājagṛha (Zentralindien), die Prajñāpāramitā-Lehre als Pfad der Erkenntnis (mthon lam, Skt. daršanamārga oder dṛṣṭimārga) verkündet habe. Diese nach tibetischer Überlieferung Zweite Lehrverkündigung (čhos kyi

'khor lo bskor ba') des Erhabenen begründete den Mahāyāna-Buddhismus. Im späteren Mahāyāna unterschied man zwei grosse Schulen: Pāramitānaya und Mantranaya.<sup>12</sup>

Die Prajñāpāramitā-Literatur, die wahrscheinlich um den Beginn unserer Zeitrechnung in Andhra, im südlichen Indien, entstanden ist, kann als Grundlage für die Erkenntnistheorien des Mahäyana angesehen werden. Die Werke der Prajñāpāramita, »Summa Sapientiae«15, befassen sich in Dialogform mit den sechs Vollkommenheiten (pāramitā)16 eines Bodhisattva, insbesondere mit deren höchster, der Weisheit (prajñā), der »princeps omnium virtutem«. Es ist die Lehre von der Leerheit (śūnyatā), deren zentraler Grundgedanke ist, dass die Dinge (dharma) unserer Welt ohne Eigensein sind. Der grosse indische Philosoph NAGARJUNA, vielleicht im 2. nachchristlichen Jahrhundert, bezeichnet mit dem Begriff śūnya die Abhängigkeit und Relativität aller Dinge (śūnyāh sarvadharmā nihsvabhāvayogena), eine Theorie, die Stcherbatsky17 als die Lehre von der »causal interdependence of all things regarded as their relative existence« erläutert. Es handelt sich folglich um einen Relativismus - G. Tucci spricht von Kritizismus, - das heisst um eine Analyse der Relativität des Denkens. Subjekt und Objekt stehen in kausaler Interdependenz. 17a.

Die ausserordentlich hohe Verehrung der Prajnāpāramitā-Texte kommt im tibetischen Ehrennamen Yum<sup>18</sup> (= Mutter) zum Ausdruck, der auf den farbfrohen rechteckigen Lappen gestickt ist. Die prächtigen Buchzeichen stecken, nach aussen sichtbar zwischen den Tüchern, in die die einzelnen Bände der Śatasāhasrikā prajñāpāramitā gewickelt sind, und dienen dem Klosterbibliothekar zur Orientierung.

Der dKar čhag rGya mcho'i lde mig, 18a den ich als unentbehrliches Nachschlagewerk zur sNar-than Redaktion des Kanjur schätze, beschränkt dieses epitheton ornans nicht auf die Satasāhasrikā, sondern charakterisiert auch die anderen bedeutenden Prajñāpāramitā-Werke als Yum. Er ordnet diese nach ihrem Umfang wie folgt:

- I. Yum rgyas pa: sTon phrag brgya pa (Śatasāhasrikā)
- II. Yum 'brin po:
  - Yum 'brin po'i rgyas pa: sTon phrag ñi śu lna pa (Pañcavimśatisāhasrikā)
  - (2) (Yum) 'briń po'i 'briń po: Khri brgyad ston pa (Aşţādaśasā-hasrikā)
  - (3) (Yum) 'brin gi bsdus pa: Khri pa (Daśasāhasrikā)
- III. (Yum) bsdus pa: brGyad ston pa (Astasāhasrikā).

Die sDe-dge Redaktion des Kanjur kennt zwar die gleiche Dreiteilung, doch beschränkt sie die Bezeichnung Yum nur auf die drei bedeutendsten Werke, nämlich:

- I. Yum rgyas pa (Erweiterte [Rezension] der Yum): Śatasāhasrikā
- II. Yum 'brin po (Mittlere [Rezension] der Yum): Pañcavimśatisāhasrikā
- III. Yum bsdus pa (Zusammengefasste [Rezension] der Yum): Aşţasāhasrikā.

Die authoritative lHa-sa Redaktion, eine Mischrezension der sNar-than und sDe-dge Redaktionen, folgt dieser Ordnung im dKar čhag Legs bśad 'phrul gyi lde mig, (erweiterte Ausgabe), ff. 436b1-438a7.

Die Gruppe Ser phyin sna chogs<sup>19</sup>, die verschiedene kleinere Prajñāpāramitā-Schriften umfasst, möge hier ausser Betracht bleiben. Es befinden sich darunter altehrwürdige Texte, wie z. B. die Vajracchedikā und die Ratnagunasamcayagāthā.

Das kleine mongolische Kloster Čaγan küriye süme besass folglich die Hauptwerke der Prajñāpāramitā-Philosophie des Mahāyāna in tibetischer Sprache. Ich hielt es deshalb für ratsam, die Inventarisierung der 21 Bände als Mongolica zu korrigieren. In der nachstehenden Aufstellung sei auch die tibetische Signatur vermerkt, wie sie am linken Blattrand recto erscheint:

| Tibetische Signatur  | Alte Inventarisierung | Neuc | ordnung |
|----------------------|-----------------------|------|---------|
| 'Bum, ka             | Mong. 78              | Tib. | 1 (1)   |
| - , kha              | - 77                  | -    | 1(2)    |
| - , ga               | - 76                  | -    | 1(3)    |
| - , na               |                       | -    | 1 (4)   |
| - , ča               | - 63                  | -    | 1 (5)   |
| - , čha              | - 64                  | -    | 1 (6)   |
| - , Ja               | . – 65                | -    | 1 (7)   |
| - , ña               | - 66                  | -    | 1 (8)   |
| - , ta               | . – 74                | -    | 1 (9)   |
| - , tha              | . – 73                | -    | 1 (10)  |
| - , da               | - 72                  | -    | 1 (11)  |
| - , na               | 71                    | -    | 1 (12)  |
| - , pa               | 82                    | -    | 1 (13)  |
| - , pha              | 81                    | -    | 1 (14)  |
| - , ba               | . – 79                | -    | 1 (15)  |
| - , ma               | 80                    | -    | 1 (16)  |
| Ñi śu lha pa, ka     | . – 67                | -    | 2(1)    |
| - , kha              | 68                    | -    | 2(2)    |
| - , ga               | - 69                  | -    | 2(3)    |
| - , na               | . – 70                | -    | 2 (4)   |
| [brGyad ston pa], ka | - 60                  | -    | 3       |

Wir haben demnach drei grosse Prajñāpāramitā-Werke zu unterscheiden: die 'Bum (= Śatasāhasrikā) mit 16 Bänden, die  $\tilde{N}i$  śu lina pa (= Pañcaviṃśati[sāhasrikā]) mit 4 Bänden, sowie die einbändige brGyad ston pa (= Aṣṭasāhasrikā).

#### Tib. 1 Satasāhasrikā prajñāpāramitā (Čo-ne Redaktion)

Die sehr umfangreiche Śatasāhasrikā gilt als jūngstes Werk der Yum-Texte. Konow<sup>20</sup> betrachtet die Aşţasāhasrikā als die älteste Prajñāpāramitā; es folgen die Daśasāhasrikā, die Aṣṭādaśasāhasrikā, die Pañcaviṃśatisāhasrikā und schliesslich die Śatasāhasrikā. Die Prajñāpāramitās sind Prosawerke, aber es ist in Indien üblich, auch prosaische Schriften durch ślokas – eigentlich Verse –, d.h. Einheiten von 32 Silben zu messen. Die Tibeter benutzen Einheiten von 28 Silben zum Messen der Länge ihre Übersetzungen<sup>21</sup>.

Der Sanskrittext der Śatasāhasrikā prajňāpāramitā, "die Prajňāpāramitā in 100.000 (Ślokas)", liegt uns in der unvollendeten Ausgabe von Pratāpacandra Ghoṣa vor, der schon in den Jahren 1888–1900 den tibetischen Text publiziert hatte. Die erste chinesische Übersetzung von Hsüan-tsang<sup>22</sup> stammt aus 660–663 n. Chr., einer später Zeit, wenn man vergleicht, dass die erste chinesische Übersetzung der Aṣṭasāhasrikā von Lokakṣema das Datum 172 n. Chr. trägt.

Die Satasähasrikä ist in folgenden Kanjur-Redaktionen enthalten:

#### I. Zentraltibetische Tradition

- (1) sNar-than Redaktion
  - (a) s Ku-'bum<sup>23</sup>: Bd. ka, ff. 1-543; Bd. kha, ff. 1-528; Bd. ga, ff. 1-573; Bd. ña, ff. 1-519; Bd. ča, ff. 1-532; Bd. čha, ff. 1-532; Bd. fa, ff. 1-535; Bd. ña, ff. 1-544; Bd. ta, ff. 1-528; Bd. tha, ff. 1-541; Bd. da, ff. 1-531; Bd. na, ff. 1-536.
  - (b) s Nar-tha n²²; Bd. ka, ff. 1b¹-543a⁵; Bd. kha, ff. 1b¹-528a⁶; Bd. ga, ff. 1b¹-573a⁴; Bd. na, ff. 1b¹-519a⁵; Bd. ca, ff. 1b¹-532a⁶; Bd. cha, ff. 1b¹-532a⁶; Bd. fa, ff. 1b¹-535a⁶; Bd. na, ff. 1b¹-544a⁶; Bd. ta, ff. 1b¹-528a⁶; Bd. tha, ff. 1b¹-541a⁴; Bd. da, ff. 1b¹-531a⁶; Bd. na, ff. 1b¹-536a⁵.

#### (2) sDe-dge Redaktion

- (a) s De-dge<sup>25</sup>: Bd. ka, ff. 1b<sup>1</sup>-394a<sup>7</sup>; Bd. kha, ff. 1b<sup>1</sup>-402a<sup>7</sup>; Bd. ga, ff. 1b<sup>1</sup>-394a<sup>4</sup>; Bd. ha, ff. 1b<sup>1</sup>-381a<sup>7</sup>; Bd. ča, ff. 1b<sup>1</sup>-385a5<sup>26</sup>; Bd. čha, ff. 1b<sup>1</sup>-382a<sup>7</sup>; Bd. Ja, ff. 1b<sup>1</sup>-398a<sup>7</sup>; Bd. ña, ff. 1b<sup>1</sup>-399a<sup>7</sup>; Bd. ta, ff. 1b<sup>1</sup>-384a<sup>7</sup>; Bd. tha, ff. 1b<sup>1</sup>-387a<sup>7</sup>; Bd. da, ff. 1b<sup>1</sup>-411a<sup>7</sup>; Bd. a, ff. 1b<sup>1</sup>-395a<sup>6</sup>.
- (b) Urga<sup>27</sup>: Bd. ka, ff. 1a<sup>1</sup>–394; Bd. kha, ff. 1a<sup>1</sup>–402; Bd. ga, ff. 1a<sup>1</sup>–394; Bd. na, ff. 1a<sup>1</sup>–381; Bd. ča, ff. [1a<sup>1</sup>–]395 (= 385?); Bd. čha, ff. 1a<sup>1</sup>–382; Bd. fa, ff. 1a<sup>1</sup>–398; Bd. ña, ff. 1a<sup>1</sup>–399; Bd. ta, ff. 1a<sup>1</sup>–384<sup>28</sup>; Bd. tha, ff. 1a<sup>1</sup>–387<sup>29</sup>; Bd. da, ff. 1a<sup>1</sup>–411; Bd. a, ff. 1a<sup>1</sup>–395<sup>30</sup>.

#### (3) lHa-sa Redaktion<sup>31</sup>

Bd. ka, ff. 1b1-544a1; Bd. kha, ff. 1b1-535a7; Bd. ga, ff. 1b1-564a6; Bd. ha, ff. 1b1-506a5; Bd. ča, ff. 1b1-544a2; Bd. čha, ff. 1b1-536a6; Bd. Ja, ff. 1b1-535a3; Bd. ha, ff. 1b1-563a7; Bd. ta, ff. 1b1-521a7; Bd. tha, ff. 1b1-528a3; Bd. da, ff. 1b1-540a3; Bd. na, ff. 1b1-521a7.

#### II. Tibetisch-chinesische Tradition

#### Marburger Handschrift<sup>32</sup>

Bd. ka, 383 ff.; Bd. kha, 372 ff.; Bd. ga, 415 ff.; Bd. ña, 455 ff.; Bd. ča, 434 ff.; Bd. čha, 418 ff.; Bd. fa, 408 ff.; Bd. ña, 445 ff.; Bd. ta, 416 ff.; Bd. tha, 401 ff.; Bd. da, 413 ff.; Bd. na, 361 ff.; Bd. pa, 459 ff.; Bd. pha, 431 ff.

#### (2) Peking33

Bd. ra, ff. 1-319a8; Bd. la, ff. 1-330a4; Bd. śa, ff. 1-339a5; Bd. sa, ff. 1-326a7; Bd. ha, ff. 1-339a8; Bd. a, ff. 1-330a8; Bd. kṣa, ff. 1-326a8; Bd. ki, ff. 1-367a8; Bd. khi, ff. 1-353; Bd. gi, ff. 1-375a7; Bd. hi, ff. 1-323a8; Bd. či, ff. 1-310a7; Bd. čhi, ff. 1-356a7; Bd. fi, ff. 1-320a7.

#### (3) Čo-ne<sup>34</sup>

Bd. £a, ff. 1b<sup>1</sup>–302a<sup>6</sup>; Bd. kha, ff. 1b<sup>1</sup>–323a<sup>5</sup>; Bd. ga, ff. 1b<sup>1</sup>–317a<sup>5</sup>; Bd. na, ff. 1b<sup>1</sup>–310a<sup>6</sup>; Bd. ča, ff. 1b<sup>1</sup>–323a<sup>2</sup>; Bd. čha, ff. 1b<sup>1</sup>–307a<sup>8</sup>; Bd. ja, ff. 1b<sup>1</sup>–312a<sup>5</sup>; Bd. na, ff. 1b<sup>1</sup>–320a<sup>4</sup>; Bd. ta, ff. 1b<sup>1</sup>–310a<sup>3</sup>; Bd. tha, ff. 1b<sup>1</sup>–313a<sup>3</sup>; Bd. da, ff. 1b<sup>1</sup>–315a<sup>7</sup>; Bd. na, ff. 1b<sup>1</sup>–319a<sup>6</sup>; Bd. pa, ff. 1b<sup>1</sup>–307a<sup>8</sup>; Bd. pha, ff. 1b<sup>1</sup>–309a<sup>4</sup>; Bd. ba, ff. 1b<sup>1</sup>–328a<sup>7</sup>; Bd. ma, ff. 1b<sup>1</sup>–299a<sup>5</sup>.

Die Satasähasrikä des Bernischen Historischen Museums besteht aus 16 Bänden (dum bu), die in vier Packeten zu je vier Bände gebündelt sind: Bd. 1-4 (ka bis na), Bd. 5-8 (ča bis na), Bd. 9-12 (ta bis na), Bd. 13-16 (pa bis ma). Die dum bu Einteilung folgt damit der Čo-ne Redaktion. Jedes Bündel ruht zwischen zwei weinroten Buchdeckeln,  $645 \times 160 \times 8$  mm, von denen der obere des ersten Bündels am linken Rand gespalten und daher mit buntem Baumwollstoff notdürftig repariert ist. Der dünne Stoff trägt in schwarzer Tusche die Notiz brGyad ston pa und scheint von einem der Tücher zu stammen, mit denen der Text Tib. 3 ursprünglich umhüllt war.

Alle Bände sind in drei bis vier graugelbe, rote oder orangefarbene Tücher, 90 × 90 cm, von sehr wetterfester Qualität gewickelt, um sie vor Schmutz und Staub zu schützen. Zwischen den Tüchern steckt, nach aussen sichtbar, eine Sammlung prächtiger, grellbunter rechteckiger Lappen, auf denen die tibetische alphabetische Bandsignatur – auf einem Lappen auch der hohe Titel des Werks Yum – gestickt ist. Sie orientieren den Klosterbibliothekar, um welches Werk und um welchen Band es sich handelt, ohne sich der Mühe des Auspackens der Bände unterziehen zu müssen.

Die Blätter der einzelnen Bände liegen zwischen zwei Buchdeckeln (620 × 140 × 15 mm), die durch zwei schmale Lederriemen zusammengehalten werden. Die Aussenseiten der Deckel sind mit zerschlissener gelber Seite beklebt. Auf dem oberen bemerkt man in der Mitte einen kleinen weissen Zettel, 35 × 35 mm, mit der tibetischen alphabetischen Signatur und der Bandfolge in tibetischen Ziffern darunter. Die Reihenfolge ergibt sich aus nachstehender Übersicht:

| čha | 6 ==   | - 6,  | - | - | 1 (6)  |
|-----|--------|-------|---|---|--------|
| Ĭа  | 7 =    | - 7,  | - | - | 1(7)   |
| ña  | 8 ===  | - 8,  | - | - | 1 (8)  |
| ta  | 9 📟    | - 9,  | - | _ | 1 (9)  |
| tha | 10 =   | - 10, | - |   | 1 (10) |
| da  | 11 =   | - 11, | - | - | 1 (11) |
| na  | 12 =   | - 12, | - | - | 1 (12) |
| pa  | 13 ==  | - 13, | - | - | 1 (13) |
| pha | 14 ==  | - 14, |   | - | 1 (14) |
| ba  | 15 ==  | - 15, | - | - | 1 (15) |
| ma  | 16 === | - 16  | - | _ | 1 (16) |

Die Mitte der oberen Innenseite ist rechteckig, 10 mm tief ausgespart und bildet den Druckspiegel, 390  $\times$  80 mm, für die ersten Worte des roten fünfzeiligen, in der Regel aber schwarzen achtzeiligen Textes. An beiden Seiten verschönern Miniaturen, 60  $\times$  75 mm, in chinesischem Stil den Textbeginn. Ein rotes gelbgefüttertes Seidentuch, 540  $\times$  110 mm, das am oberen Rand befestigt ist, hat wohl den Zweck, die kleinen Kunstwerke zu schützen.

Die tibetische alphabetische Signatur erscheint nochmals in der rechten Randleiste der linken Miniatur, während die linke Randliste des rechten Bildes die Bandfolge in chinesischen Ziffern sichert.

Auch die Mitte der Innenseite des unteren Buchdeckels ist ausgespart, doch dient der Raum nicht als Druckspiegel für die letzten Wortes des Bandes, sondern ist mit einem Aquarell geschmückt, das die 4 Welthüter (lokapāla) in chinesischem Stil zeigt.

Grösse der Blätter:  $625 \times 150$  mm. Druckspiegel:  $540 \times 105$  mm. Hellgraues Papier mit nur ganz vereinzelten Stockflecken. Folgende Blätter sind von einheimischer Hand mit weissem Papier sorgsam repariert: Bd. ka, ff. 188, 201; Bd. kha, ff. 150, 151; Bd. ga, f. 305; Bd. ča, f. 197; Bd. čha, f. 151; Bd. fa, f. 119; Bd.  $\hbar a$ , ff. 1, 88, 144, 191, 216, 223; Bd. ta, ff. 51, 168; Bd. tha, f. 1; Bd. da, ff. 45, 57, 155; Bd. na, ff. 110, 200; Bd. pa, ff. 2, 135, 136, 275; Bd. pha, f. 239; Bd. ba, ff. 81, 180; Bd. ma, f. 138. Reparaturbedürftig ist u. a. f. 281 in Band ka. Handschriftlich vollständig erneuert ist die Vorderseite von Bd. ma, f. 213.

Die Korrekturen, die im Text in Kleindruck (1. Korrektur) und handschriftlich (2. Korrektur) unter der Zeile erscheinen, überzeugen nicht immer. Oft ist die erste Korrektur völlig verfehlt und erst die zweite bringt die richtige Lesart, so z.B. in Band kha, f. 260a6: snam ston pa als erste "Korrektur" für  $snan \sim 1$ . Die spätere Korrektur liest richtig  $nan \sim 1$ . Die Fälle sind nicht vereinzelt, in denen ein richtiger Text falsch korrigiert wird; es sei nur auf die Beginnvermerke der bam po in Band ga verwiesen.

Die sTon phrag brgya pa, auch 'Bum genannt mit der gleichen Bedeutung Śatasāhasrikā, ist in 72 le'u (Kapitel) und in 300 bam po (Faszikel) eingeteilt. Beide Gliederungen überschneiden sich in der Regel. Der kümmerliche Rest einer dritten alten Einteilung in dum bu (Bände) ist im dritten Band, ga, f. 68b8, erhalten. Während die bam po die Themata der einzelnen Bände gliedern, und man sagen kann, dass ein Band in eine gewisse Anzahl von bam po eingeteilt ist, beschränken sich die le'hu auf eine Gliederung des Gesamtwerks ohne Rücksicht auf den Umfang der einzelnen Bände. Die le'u entsprechen in den Sanskrittexten der Śatasāhasrikā den parivarta, die allein die Aufgabe hatten, das riesige Werk nach den Themata aufzuteilen.

Die Schlussvermerke der le'u:

```
I. Bd. ka, f. 35b6: ses rab kyi pha rol tu phyin pa ston phrag brgya pa las | glen
                                     gźi 'i le'u ste dań po'o || ||
       II. - -, - 205b5: ..... las |35 śā ri'i bu'i le'u ste gñis pa'o || ||36
      III. – kha, - 40a3: . . . . . las | le'u gsum pa'o<sup>37</sup> | | | |
      IV. - -, - 61b4: ..... las |35 ~ bźi'o || ||
       V. - -, - 189a5: ..... las | ~ lna'o || ||
      VI. - ga, - 42b1: . . . . . las | ~ drug go || ||
      VII. - -, - 261b<sup>7</sup>: . . . . . las | ~ bdun no | | | |
     VIII. - na, - 109b2: . . . . . las | ~ brgyad do | | ||
      IX. - -, - 117b4: . . . . . las | ~ dgu'o || ||
       X. - -, - 137a4: ..... las |35 ~ bču pa'o || ||
      XI. - -, - 191b6: ..... las |35 ~ ~ gčig pa'o || ||
      XII. - -, - 276b8: . . . . . las |35 ~ ~ gñis so || ||
     XIII. - ča, - 210a8: . . . . . las | ~ ~ gsum mo<sup>38</sup> | | | |
     XIV. - čha, - 16a3: ..... las | rab 'byor gyi le'u bču bži pa'o | | | |
      XV. - -, - 98a1: ..... las39 | le'u bčo lna'o || ||
     XVI. - -, - 161a8: . . . . . las | ~ bču drug go || ||
    XVII. - ja, - 54b4: ..... las | ~ ~ bdun no || ||
   XVIII. - -, - 76a6: . . . . . las | ~ bčo brgyad do || ||
     XIX. - -, unterbleibt.
     XX. - -, f. 114a5: . . . . . las | ~ ñi śu'o || ||
     XXI. - -, - 119b<sup>7</sup>: . . . . . las | ~ ~ ŝu rca gčig go || ||
    XXII. - -, - 155a7: ..... las | ~ ~ ~ gñis so || ||
   XXIII. - -, - 189a<sup>3</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~rca gsum mo || ||
   XXIV. - ña, - 18b7: ..... las | brgya byin gyi le'u ste ñi śu bźi pa'o | | |
    XXV. - -, - 90b3: ..... las | yons su bsho40 ba'i le'u ste ñi su lha'o || ||
   XXVI. - -, - 247b3: ..... las | le'u fil śu drug pa'o || ||
  XXVII. - tha, - 213a5: . . . . . las | ~ ~ ~ bdun no || ||
  XXVIII. - da, - 15b6: . . . . . las | ~ ~ ~ brgyad do || ||
   XXIX. - -, - 145b6: ..... las | ~ ~ ~ dgu pa'o || ||
    XXX. - -, - 152b<sup>2</sup>: . . . . . las | ~ sum ču'o || ||
   XXXI. - -, - 266a<sup>2</sup>: . . . . . las | ~ ~ ču gčig go || ||
  XXXII. - -, - 277a<sup>7</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ gñis so || ||
 XXXIII. - na, - 26b5: ..... las | ~ ~ ~ gsum mo || ||
 XXXIV. - -, - 102a7: ..... las || ~ ~ ~ bźi pa'o41 || ||
  XXXV. - -, - 148a<sup>2</sup>: . . . . . las | ~ ~ bču lna ~ || ||
 XXXVI. - -, - 170a6: . . . . . las | ~ ~ ču drug go || ||
 XXXVII. - -, - 237b5: . . . . . las | ~ ~ ~ bdun no || ||
XXXVIII. - -, - 280a7: ..... las | ~ ~ ~ brgyad do || ||
 XXXIX. - pa, - 95b6: ..... las | ~ ~ bču dgu'o || ||
      XL. - -, - 119b6: . . . . . las |35 ~ bźi bču'o || ||
     XLI. - -, - 131b3: ..... las | phyir mi ldog pa'i rnam pa dan | rtag dan | chul
                             gyi le'u ste bži bču gčig go || ||
    XLII. - -, - 168b6: ..... las | le'u bżi bču gñis so || ||
   XLIII. - -, - 181a<sup>7</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ gsum mo || ||
   XLIV. - -, - 183b4: ..... las | gangā'i lha mo'i le'u ste bži bču bži'o | | ||
```

```
XLV. - -, - 200a3: ..... las | le'u bži bču lna'o || ||
  XLVI. - -, - 243a6: ..... las | ~ ~ ~ drug go || ||
 XLVII. - -, - 251a3: . . . . . las | ~ ~ ~ bdun no || ||
XLVIII. - pha, - 15a6: . . . . . las | ~ ~ ~ brgyad do || ||
  XLIX. - -, - 31a^2 4^2: .... las |35 \sim \sim \sim dgu'o || ||
      L. - - , - 44a8 43: . . . . las | ~ lha bču'o44 || ||
     LI. - - , - 59b4 45: . . . . las |35 ~ ~ bču gčig pa'o || ||
    LII. - -, - 82b7 46: .... las |35 ~ ~ ~ gñis so || ||
   LIII. - - , - 108a<sup>4</sup> <sup>47</sup>: . . . . las | 35 ~ ~ ~ gsum pa'o | | | |
   LIV. - -, - 276a3 48: .... las | ~ ~ ~49 bźi ~41 || ||
    LV. - ba, - 9b<sup>2</sup>: ..... las | ~ ~ ~ lha ~ || ||
   LVI. - -, - 20a8: . . . . . las | ~ ~ ~ drug go || ||
   LVII. - -, - 21b3: ..... las | ~ ~ ~ bdun no || ||
  LVIII. - -, - 22a<sup>3</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ brgyad do || ||
   LIX. - -, - 24a<sup>3</sup>: ..... las | \sim \sim \sim dgu'o || ||
    LX. - -, - 86a1: ..... las | ~ drug ču'o || ||
   LXI. - -, - 114b8: . . . . . las | ~ ~ ču gčig go || ||
   LXI. - -, - 181b<sup>3</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ ~ pa'o || ||
  LXII. - -, - 207b<sup>5</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ gñis ~ <sup>50</sup> || ||
  LXIII. - -, unterbleibt.
LXIV.51 - -, f. 289&4: ..... las | mchan dan dpe byad bzañ52 po mnon par bsgrub
                           pa dan | pha rol tu phyin pa bstan pa'i le'u53 ste drug ču bži'o | | | |
 LXIV. - ma, - 19a5: ..... las | mñam pa fiid du bstan pa'i le'u54 ste drug ču
                           bźl'o || ||
  LXV. - -, - 96b4: ..... las | le'u drug ču lha'o || ||
 LXVI. - -, - 181a<sup>3</sup>: ..... las | ~ ~ ~ drug go || ||
 LXVII. - -, - 200a8: . . . . . las |35 ~ ~ ~ bdun no || ||
LXVIII. - -, - 235a<sup>7</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ brgyad do || ||
 LXIX. - -, unterbleibt.
LXX.55 - -, f. 241a8: . . . . . las | ~ bdun ~ pa'o || ||
LXXI.56 - -, - 249b4: ..... las | ~ ~ ~ gčig pa'o || ||
 LXXI. - -, - 282a8: ..... las | ~ ~ ~ ~ go || ||
LXXII. - -, - 287b6: ..... las | čhos ñid mi 'gyur ba bstan pa'i le'u57 ste bdun bču
                           gñis so || ||
```

Überschaut man die Liste der le'u, so fällt auf den ersten Blick auf, dass für die le'u LXI und LXXI zwei Schlussvermerke erscheinen. Das ist schwer zu erklären, weil es in Bern nicht möglich war, die fraglichen Teststellen in Bd. ba und ma mit den Parallelstellen im Kanjur zu vergleichen, noch Nachschlagewerke, wie z.B. der "Comparative Analytical Catalogue of the Kanjur Division of the Tibetan Tripitaka edited in Peking during the K'ang-hsi Era, and at present kept in the Library of the Otani Daigaku Kyoto, Kyoto 1930", vorhanden waren. Ein kurzer Aufenthalt in München erlaubte mir, die photomechanische japanische Ausgabe des Peking Kanjur und den zitierten Katalog zu konsultieren.

Wenn man die Schlussvermerke der le'u in beiden Editionen inbezug auf Umfang der einzelnen le'u miteinander vergleicht, so stellt man in der Regel eine starke Divergenz fest, die sich schon redaktionell erklärt, weil die Berner Satasähasrikä 16 Bände mit insgesamt 4777 fol. umfasst, während der Text des Peking Kanjur 14 Bände mit 4713 fol. zählt. Die Druckordnung in 8 Zeilen beidseitig ist in beiden Ausgaben die gleiche. Die dem Kopisten unterlaufenen Fehler, die le'u LXI, LXIV und LXXI doppelt aufzuführen, können bis auf den ersten Fall berichtigt werden: der erste Schlussvermerk von LXIV steht für LXIII, und in Band ma muss man f. 241a8 LXIX und f. 249b4 LXX lesen. Damit würden sich zwei Lücken in der le'u Gliederung schliessen. Für den doppelten Schlussvermerk von LXI in Band ba fehlt mir jede Erklärung, weil hier eine Lücke nicht sichtbar ist. Diese Frage lässt sich nur aufgrund eines zeitraubenden Textvergleichs beantworten.

Auch die Satasähasrikä des IHa-sa Kanjur eignet sich nicht zu Vergleichszwecken, weil diese Redaktion sich auf 12 Bände (ka bis na) mit 6437 fol. beschränkt. Es überrascht daher, dass der Text 75 le'u und 304 bam po hat. Das Kapitel LXXII schliesst hier in Band na, f. 471b<sup>7</sup>, und es folgen dann noch:

LXXIII. Bd. na, f. 509a5: śes rab kyi pha rol tu phyin pa ston phrag brgya pa las |35 rtag tu nu'i le'u ste | bdun ču rca gsum pa'o | | ||

```
LXXIV. - -, - 519a6: . . . . . las | čhos 'phags kyi le'u žes bya ste | \sim \sim b \dot{z}i \sim || || LXXV. - -, - 521a5: . . . . . las | yons su gtad pa'i58 le'u žes bya ste | \sim \sim l \dot{n}a \sim || ||
```

Die gleichen le'u Titel beschliessen die Pañcavimśatisähasrikä (LXXIV-LXXVI) und die Aṣṭādaśasāhasrikā (LXXXV-LXXXVII). Es taucht die Frage auf, ob hier thematische Erweiterungen der Śatasāhasrikā aus diesen Texten vorliegen; die dKar-čhag Texte machen hierüber nur sehr dürftige Angaben. Ich möchte nur darauf hinweisen, dass schon der Kanjur von sNar-thań die zusätzlichen drei le'u hat: LXXIII. Bd. na, f. 523a5; LXXI ib. f. 534a2; LXXV ib. f. 536a4. Das gilt auch für die bam po 301-303: ibid. ff. 484a5, 500b7, 517b6. Der dKar čhag rGya mcho'i lde mig kennt aber nur 300 bam po und 72 le'u, vgl. f. 83b6: śer phyin stoń phrag brgya pa bam po sum brgya dań le'u don gñis | śo lo ka čhig 'bum bdag ñid čan du bżugs śiń, mit der Anmerkung, dass andere dKar-čhag Texte von 303 bam po und 75 le'u berichten (dkar čhag 'ga' żig nas bam po sum brgya dań gsum | le'u bdun ču rca lňar bšad pa'aň yod). Ein weiterer Widerspruch offenbart sich, wenn man die in diesem dKar-čhag genannten Blattzahlen (śog grańs) der zwölf Śatasāhasrikā-Bānde mit denen des sNar-thań Kanjur vergleicht. So gibt der dKar-čhag für die ersten zwei Bände ka und kha 542 und 532 fol.59 an, während der sNar-thań Kanjur 543 und 528 zählt.

Es ist ratsam, auch die Beginnvermerke der bam po zusammenzustellen, um auch nach ihnen urteilen zu können, ob die Berner Satasähasrikä eine selbständige Rezension darstellt oder ob es sich um einen Nachdruck einer bestimmten Kanjur-Redaktion handelt. In letzterem Fall bildet sich dann die unsere Untersuchung abschliessende Frage: Welcher Redaktion liegt unsere Satasähasrikä zugrunde?

#### Tib. 1(1)

Band ka. 281 Blätter, davon 280 am linken Rand innerhalb des Druckspiegels in tibetischen Buchstaben paginiert 2-281 mit der alphabetischen Bandbezeichnung ka und dem Marginaltitel 'Bum. Die Titel erscheint nur vorderseitig, während die übrigen Angaben beidseitig gegeben werden, aber ausserhalb des Druckspiegels. Die ff. 2a, 3a, 4a haben den zusätzlichen Vermerk goñ (recto) und ff. 2b, 3b den Vermerk 'og (verso). Das gilt auch für die übrigen 15 Bände kha bis ma.

Der rechten Blattrand trägt beidseitig, ausserhalb des Druckspiegels, den chinesischen Titel Pan jo ching (Prajfiāsūtra), als Abkürzung für Ta pan jo po lo mi to ching (Mahāprajfiā-pāramitāsūtra) mit dem Vermerk i ch'üan (1. Band). Die chinesische Paginierung ist beidseitig mit Zusatz, ob recto oder verso, durchgeführt.

Der Text beginnt mit dem Titel auf Sanskrit und Tibetisch:

ŝa ta sa ha sri kā60 prajña pa ra mi ta ŝes rab kyi pha rol tu phyin pa ston phrag brgya pa

Beginnvermerke der bam po 1-17:

1. f. [1a]; 2. f. 18b<sup>4</sup>; 3. f. 35b<sup>6</sup>; 4. f. 57a<sup>3</sup>; 5. f. 57a<sup>3</sup>; 6. f. 73b<sup>1</sup>; 7. f. 89a<sup>3</sup>; 8. f. 107a<sup>1</sup>; 9. f. 138a<sup>3</sup>; 10. f. 154a<sup>3</sup>; 11. f. 170b<sup>5</sup>; 12. f. 186a<sup>2</sup>; 13. f. 205b<sup>6</sup>; 14. f. 220b<sup>4</sup>; 15. f. 234b<sup>5</sup>; 16. f. 249a<sup>2</sup>; 17. f. 264b<sup>4</sup>.

Der Band schliesst f. 281a7: ye dharmā he tu pra bha vā he tunte şānta61 thā ga to hya va dat | te şāñca yo ni ro dha e vaṃ bā62 dī ma hā śra ma ṇaḥ63 || || lha źus ||

#### .Tib. 1 (2)

Band kha. 310 Blätter, davon 309 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-310 mit der Signatur 'Bum, kha. Am rechten Blattrand der schon genannte chinesische Marginal titel mit Zusatz êrh ch'üan (2. Band), sowie die beidseitige chinesische Blattzählung.

Beginnvermerke der bam po 18-37:

18. f. [1a]; 19. f. 17a<sup>5</sup>; 20. f. 40a<sup>3</sup>; 21. f. 61b<sup>4</sup>; 22. f. 75b<sup>4</sup>; 23. f. 92b<sup>1</sup>; 24. f. 107a<sup>3</sup>; 25. f. 123b<sup>7</sup>; 26. f. 142a<sup>8</sup>; 27. f. 159a<sup>5</sup>; 28. f. 175a<sup>8</sup>; 29. f. 189a<sup>6</sup>; 30. f. 201b<sup>2</sup>; 31. f. 214a<sup>4</sup>; 32. f. 229a<sup>4</sup>; 33. f. 241b<sup>2</sup>; 34. f. 252a<sup>8</sup>; 35. f. 264b<sup>7</sup>; 36. f. 282b<sup>1</sup>; 37. f. 295b<sup>6</sup>.

Der Band schliesst f. 310a7 mit ye dharmā he tu pra bha vā ....., ohne den Vermerk lita žus.

#### Tib. 1 (3)

Band ga. 305 Blätter, davon 304 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-305 mit der Signatur 'Bum, ga. Der rechte Rand trägt beidseitig den abgekürzten chinesischen Titel mit Angabe san ch'üan (3. Band), sowie die beidseitige chinesische Blattzählung.

Beginnvermerke der bam po 38-56:

38. f. [1a]; 39. f. 19a<sup>2</sup>; 40. f. 36b<sup>8</sup>; 41. f. 53b<sup>4</sup>; 42.<sup>64</sup> f. 68b<sup>8</sup>; 43. f. 85b<sup>3</sup>; 44. f. 100a<sup>7</sup>; 45. f. 114a<sup>2</sup>; 46. f. 135b<sup>7</sup>; 47. f. 152b<sup>6</sup>; 48. f. 170a<sup>1</sup>; 49. f. 185a<sup>3</sup>; 50. f. 199b<sup>2</sup>; 51. f. 215a<sup>4</sup>; 52. f. 232b<sup>8</sup>; 53.<sup>65</sup> f. 250a<sup>2</sup>; 54. f. 261b<sup>7</sup>; 55. f. 275b<sup>3</sup>; 56. f. 291b<sup>2</sup>.

Der Band schliesst f. 305a5: ye dharmā he tu pra bha vā . . . , ohne den genannten Vermerk.

#### Tib. 1 (4)

Band na. 311 Blätter, davon 310 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-311 mit der Signatur 'Bum, na. Der rechte Rand trägt beidseitig den chinesischen Marginaltitel mit Angabe ssü ch'üan (4. Band), sowie die beidseitige chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 57-75:

57. f. [1a]; 58. f. 17b<sup>1</sup>; 59. f. 36b<sup>7</sup>; 60. f. 57b<sup>2</sup>; 61. f. 79b<sup>8</sup>; 62. f. 93b<sup>4</sup>; 63. f. 107b<sup>1</sup>; 64. f. 120b<sup>7</sup>; 65. f. 137a<sup>5</sup>; 66. f. 151b<sup>1</sup>; 67. f. 164b<sup>4</sup>; 68. f. 176b<sup>1</sup>; 69. f. 191b<sup>7</sup>; 70. f. 207a<sup>6</sup>; 71. f. 223b<sup>2</sup>; 72. f. 242a<sup>5</sup>; 73. f. 261b<sup>4</sup>; 74. f. 276b<sup>8</sup>; 75. f. 292a<sup>5</sup>.

Der Band schliesst f. 311a3 mit ye dha rmmå he tu pra bha vå . . ., ohne den Vermerk.

#### Tib. 1 (5)

Band ča. 312 Blätter, davon 312 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-312 mit der Signatur 'Bum ča. Der rechte Rand trägt beidseitig den chinesischen Kurztitel mit Angabe wu ch'üan (5. Band), sowie die beidseitig chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 76-94:

76. f. [1a]; 77. f. 18a8; 78. f. 31b2; 79. f. 52b7; 80. f. 67b6; 81. f. 84b3; 82. f. 103a4; 83. f. 122b8; 84. f. 141b5; 85. f. 168a1; 86. f. 175a2; 87. f. 191b5; 88. f. 206a5; 89. f. 226b8; 90. f. 240a1; 91. f. 254b5; 92. f. 269a5; 93. f. 282a1; 94. f. 297a1.

Der Band schliesst f. 312a3 mit ye dha rmā he tu pra bha vā ..., ohne den Vermerk.

#### Tib. 1 (6)

Band čha. 288 Blätter, davon 287 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-288 mit der Signatur 'Bum čha. Der rechte Rand trägt beidseitig den chinesischen Kurztitel mit Angabe liu ch'üan (6. Band), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 95-114:

95. f. [1a]; 96. f. 16a4; 97. f. 29a6; 98. f. 41a8; 99. f. 57b4; 100. f. 71a4; 101. f. 86a5; 102. f. 98a<sup>1</sup>; 103. f. 117b<sup>2</sup>; 104. f. 134b<sup>1</sup>; 105. f. 148b<sup>3</sup>; 106. f. 161a<sup>8</sup>; 107. f. 173b<sup>2</sup>; 108. f. 188b<sup>6</sup>; 109. f. 204b<sup>3</sup>; 110. f. 219a<sup>1</sup>; 111. f. 234b<sup>4</sup>; 112. f. 250b<sup>3</sup>; 113. f. 264a<sup>8</sup>; 114. f. 273b<sup>7</sup>. Der Band schliesst f. 288a<sup>7</sup> mit ye dharmmā he tu pra bha vā ..., ohne den Vermerk.

#### Tib. 1 (7)

Band fa. 324 Blätter, davon 323 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-323 mit der Signatur 'Bum, fa. Der rechte Rand trägt beidseitig den chinesischen Kurztitel mit Angabe des 7. Bandes (ch'i ch'ilan), sowie die beidseitige chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 115-135:

115. f. [1a]; 116. f. 17a¹; 117. f. 27b8; 118. f. 42a¹; 119. f. 54b⁴; 120. f. 67b7; 121. f. 80a⁶; 122. f. 95b⁵; 123. f. 110a²; 124. f. 127a⁶; 125. f. 143b⁶; 126. f. 161b⁴; 127. f. 181a²; 128. f. 197b³; 129. f. 211a⁴; 130. f. 224b³; 131. f. 238b⁶; 132. f. 259b¹; 133. f. 277a⁶; 134. f. 292a³; 135. f. 308a⁴.

Der Band schliesst f. 324a5 mit ye dha rmā he tu pra bha vā ..., ohne den Vermerk.

#### Tib. 1 (8)

Band ña. 322 Blätter, davon 321 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-324 mit der Signatur 'Bum, ña. Am rechten Blattrand beidseitig der chinesische Kurztitel mit Angabe des 8. Bandes (pa ch'üan), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 136-153:

136. f. [1a]; 137. f. 18b8; 138. f. 35a4; 139. f. 52b5; 140. f. 67a6; 141. f. 81b8; 142. f. 95b7; 143. f. 112a4; 144. f. 126b6; 145. f. 141b6; 146. f. 156a4; 147. f. 176a5; 148. f. 194b4; 149 f. 212a4; 150. f. 229b3; 151. f. 247b3; 152. f. 272b7; 153. f. 294b2.

Der Band schliesst f. 322a5 mit ye dha rmā he tu pra bha vā ..., ohne den Vermerk.

#### Tib. 1 (9)

Band ta. 291 Blätter, davon 290 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-291 mit der Signatur 'Bum, ta. Am rechten Blattrand beidseitig der chinesische Kurztitel mit Angabe des 9. Bandes (chiu ch'üan), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 154-169.

154 f. [1a]; 155. f. 22b8; 156. f. 43a5; 157. f. 63a7; 158. f. 79b4; 159. f. 95a8; 160. f. 113b8; 161. f. 131b5; 162. f. 150a4; 163. f. 168b4; 164. f. 187b1; 165. f. 207b2; 166. f. 225b8; 167. f. 244a3; 168. f. 260b5; 169. f. 274b8.

Der Band schliesst f. 291a7 mit ye dha rmmä he tu pra bha vä ..., ohne den Vermerk.

#### Tib. 1 (10)

Band tha. 275 Blätter, davon 274 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-275 mit der Signatur 'Bum, tha. Am rechten Blattrand beidseitig der chinesische Kurztitel mit Angabe des 10. Bandes (shih ch'ilan), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 170-188:

170 f. [1a]; 171. f. 17a4; 172. f. 32a<sup>3</sup>; 173. f. 46b4; 174. f. 61b4; 175. f. 76b<sup>8</sup>; 176. f. 92b<sup>1</sup>; 177. f. 108b<sup>1</sup>; 178. f. 121a<sup>2</sup>; 179. f. 132a<sup>2</sup>; 180. f. 147a<sup>4</sup>; 181. f. 158b<sup>4</sup>; 182. f. 175b<sup>1</sup>; 183. f. 187b<sup>6</sup>; 184. f. 200a<sup>8</sup>; 185. f. 213a<sup>6</sup>; 186. f. 228a<sup>4</sup>; 187. f. 245b<sup>7</sup>; 188. f. 261a<sup>1</sup>.

Der Band schliesst f. 275a6 mit ye dha rmmā he tu pra bha vā ..., ohne den Vermerk, dafür Segensspruch manga  $la[n] \mid \mid \mid \mid$ 

#### Tib. 1 (11)

Band da. 293 Blätter, davon 292 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2–292 mit der Signatur 'Bum, da. Am rechten Rand beidseitig der chinesische Kurztitel mit Angabe des 11. Bandes (shih i ch'iian), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 189-207:

189. f. [1a]; 190. f. 13b<sup>1</sup>; 191. f. 27a<sup>8</sup>; 192. f. 42b<sup>3</sup>; 193. f. 62b<sup>2</sup>; 194. f. 80a<sup>6</sup>; 195. f. 95b<sup>1</sup>; 196. f. 111a<sup>1</sup>; 197. f. 125b<sup>5</sup>; 198. f. 142b<sup>1</sup>; 199. f. 158a<sup>3</sup>; 200. f. 171b<sup>7</sup>; 201. f. 188b<sup>2</sup>; 202. f. 204b<sup>5</sup>; 203. f. 222b<sup>8</sup>; 204. f. 223a<sup>1</sup>; 205. f. 250b<sup>3</sup>; 206. f. 266a<sup>3</sup>; 207. f. 277a<sup>8</sup>. Der Band schliesst f. 293a<sup>8</sup> mit ye dharmā he tu pra bha vā . . ., ohne Vermerk.

#### Tib. 1 (12)

Band na. 313 Blätter, davon 312 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-312 mit der Signatur 'Bum, na. Am rechten Rand beidseitig der chinesische Kurztitel mit Angabe des 12. Bandes (shih êrh ch'üan), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 208-227:

208. f. [1a]; 209. f. 18a1; 210. f. 32a3; 211. f. 46a6; 212. f. 64a8; 213. f. 80a7; 214. f. 96a3; 215. f. 111b6; 216. f. 126a3; 217. f. 139a4; 218. f. 152a8; 219. f. 167b1; 220. f. 181a7; 221. f. 197b8; 222, f. 212b7; 223. f. 229b4; 224. f. 247a5; 225. f. 265a8; 226. f. 280a8; 227. f. 296b4. Der Band schliesst f. 313a8 mit ye dharmā he tu pra66 bha vā ..., ohne Vermerk.

#### Tib. 1 (13)

Band pa. 282 Blätter, davon 281 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-282 mit der Signatur 'Bum, pa. Der rechte Rand trägt beidseitig den chinesischen Titel mit Angabe des 13. Bandes (shih san ch'üan), sowie die chinesische Blattzählung.

Beginnvermerke der bam po 228-246:

228. f. [1a]; 229. f. 15b8; 230. f. 29b6; 231. f. 47b3; 232. f. 61b7; 233. f. 73b4; 234. f. 88a8; 235. f. 104a5; 236. f. 119b6; 237. f. 131b3; 238. f. 148a2; 239. f. 168b6; 240. f. 183b4; 241. f. 200a3; 242. f. 212b2; 243. f. 223b5; 244. f. 238a5; 245. f. 251a3; 246. f. 268a3.

Der Band schliesst f. 282a5: ye dharmā he tu pra66 bha vā ..., ohne Vermerk.

#### Tib. 1 (14)

Band pha. 293 Blätter, davon 292 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-294 mit der Signatur 'Bum, pha. Der rechte Blattrand trägt besidseitig den chinesischen Titel mit Angabe des 14. Bandes (shih ssū ch'ūan), sowie die chinesische Blattzählung 1-293, die als die richtigere zu beachten ist. Die zweisprachige Paginierung differiert schon ab. f. 26, weil 26 in der tibetischen Zählung unterbleibt.

Beginnvermerke der bam po 247-264:

247. f. [1a]; 248. f. 18a<sup>8</sup>; 249. f. 35a<sup>1</sup> (=34a<sup>1</sup>); 250. f. 48a<sup>6</sup> (= 47a<sup>6</sup>); 251 f. 59b<sup>5</sup> (= 58b<sup>5</sup>); 252. f. 76b<sup>2</sup> (= 75b<sup>2</sup>); 253. f. 92a<sup>3</sup> (= 91a<sup>3</sup>); 254. f. 108a<sup>4</sup> (= 107a<sup>4</sup>); 255. f. 124b<sup>5</sup> (= 123b<sup>5</sup>); 256. f. 139b<sup>8</sup> (= 138b<sup>8</sup>); 257. f. 156b<sup>8</sup> (= 155b<sup>8</sup>); 258. f. 171a<sup>8</sup> (= 170a<sup>8</sup>); 259. f. 185b<sup>3</sup> (=184b<sup>3</sup>); 260. f. 202b<sup>8</sup> (= 201b<sup>8</sup>); 261. f. 224a<sup>8</sup> (= 223a<sup>8</sup>); 262. f. 239b<sup>6</sup> (= 238b<sup>6</sup>); 263. f. 258a<sup>5</sup> (=257a<sup>5</sup>); 264. f. 276a<sup>3</sup> (= 275a<sup>3</sup>).

Der Band schliesst f. 294a3 (= 293a3): ye dharmmä67 he tu pra bha vä ... manga lam || ||

#### Tib. 1 (15)

Band ba. 304 Blätter, davon 303 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-304 mit der Signatur 'Bum, ba. Am rechten Blattrand beidseitig der chinesische Titel mit Angabe des 15. Bandes (shih wu ch'üan), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 265-282:

265. f. [1a]; 266. f. 20b1; 267. f. 39b1; 268. f. 51b3; 269. f. 72a3; 270. f. 94b6; 271. f. 115a1; 272. f. 133a1; 273. f. 148a7; 274. f. 164a6; 275. f. 181b4; 276. f. 198a5; 277. f. 217a1; 278. f. 227b3; 279. f. 236b3; 280. f. 262b7; 281. f. 270a6; 282. f. 289a5.

Der Band schliesst f. 304a?: ye dharmmā67 he tu pra bha vā ..., ohne Vermerk noch Segensspruch.

#### Tib. 1 (16)

Band ma. 288 Blätter, davon 287 an gleicher Stelle tibetisch paginiert 2-288 mit der Signatur 'Bum, ma. Am rechten Blattrand beidseitig der chinesische Titel mit Angabe des 16. Bandes (shih liu ch'üan), sowie die chinesische Paginierung.

Beginnvermerke der bam po 283-300:

283. f. [1a]; 284. f. 19a<sup>5</sup>; 285. f. 38b<sup>8</sup>; 286. f. 58b<sup>7</sup>; 287. f. 75b<sup>7</sup>; 288. f. 96b<sup>5</sup>; 289. f. 111a<sup>7</sup>; 290. f. 123b<sup>2</sup>; 291. f. 135b<sup>8</sup>; 292. f. 148a<sup>7</sup>; 293. f. 162a<sup>8</sup>; 294. f. 175b<sup>4</sup>; 295. f. 188b<sup>1</sup>; 296. f. 204a<sup>8</sup>; 297. f. 220a<sup>5</sup>; 298. f. 239a<sup>5</sup>; 299. f. 253a<sup>6</sup>; 300. f. 271b<sup>4</sup>.

Der Band schliesst f. 287b6-288a4 wie folgt:

'di ni bsam yas dan | lha sa'i rig zin rnam gñis dan | lha sa'i rig zin mchams mi 'di la sogs pa la gtugs nas | źus dag lan bču drug byas pa'i | rgyan gon gi 'bum nag mchams mi 'da' la phyi mo byas nas | dag par gtugs pa'i 'bum sdig ma 'dres ses bya ba'i gser 'bum bču gñis dum | lo ccha ba čhen po thams čad mkhyen pa bu ston rin čhen grub68 kyi thugs dam la phyi mo bgyis nas | mkhan čhen rin čhen rgyal mchan pas69 bźens pa la ma phye bgyis pa'o || 'di'i dge bas sems čan rnams | 'khor ba'i rgyud pa kun dan bral gyur nas | don gñis lhun gyis grub par śog ||

ye dharmā he tu pra bha vā he tunte şānta thā ga to hya va dat | te şāñca yo ni ro dha e vam vā dī mahā śra ma ṇaḥ || ||

Das Werk ist nicht datiert, noch werden die Übersetzer genannt. Wir wissen aber aus dem sNar-than Kanjur<sup>70</sup>, das die bekannten indischen Gelehrten Jinamitra und Surendrabodhi die gewaltige Arbeit gemeinsam mit dem Tibeter Ye ses sde und dessen Mitarbeitern geleistet haben. Der IHa-sa Kanjur folgt diesen Angaben, Band na, f. 521a6: rGya gar gyi

mkhan po Ji na mi tra dan | Su rendra bo dhi dan | żu čhen gyi loccha ba bandhe Ye šes sde las sogs pas bsgyur čin żus te gtan la phab pa'o. Der Kolophon der Berner Śatasāhasrikā fehlt dort völlig. Der sDe-dge und Urga Kanjur schweigen sich in dieser Frage aus. Angaben über die Übersetzer fehlen auch im Čo-ne Kanjur.

Bu ston Rin čhen grub behauptet aber in seinem grossen religionsgeschichtlichen Werk Čhos 'byun čhen mo, f. 146a¹, dass die Śatasāhasrikā nur von tibetischen Gelehrten übersetzt worden sei, von denen vier genannt werden: Ñañ¹¹ Khams pa Go čha, Bai ro ca na, lČe¹² Khyi 'brug und Žañ¹³ Ye śes sde. Unter diesen Namen fällt lČe Khyi 'brug auf, weil Bu ston ihn zu den Schöpfern der tibetischen Literatursprache (čhos kyi skad) zählt; vgl. Čhos 'byun čhen mo, f. 130a⁴; Obermillers Übersetzung, II.196. Wir finden die gleichen Angaben im handschriftlichen dKar čhag bsTan pa rgyas pa'i ñi ma'i 'od (auch Legs bśad ñi ma'i 'od zer oder schlicht Ñi ma'i 'od genannt), f. 39b². lČe Khyi 'brug – der vorgenannte dKarčhag liest lČe Khyim 'brug – ist als Mitarbeiter des vermutlich ältesten sanskritisch-tibetischen Glossars Bre brag tu rtogs par byed pa (Mahāvyutpatti) bekannt, das in der Regierungszeit des Königs Khri lde sron bcan Ral pa čan (Nach Bu ston 823–841 A.D.)¹¹ im Palast 'U śań rdo¹⁵ (Distrikt sKyid smad, südlich von lHa-sa) entstanden ist. Er erscheint auch unter den Mitarbeitern des sGra sbyor (Skt Nighantu), eines kurzen Kommentars zur Mahāvyutpatti.

Bai ro ca na, abgekürzt für sPa gor (oder Pa gor) Vairocanaraksita, einer der bekanntesten Schüler des Padmasambhava ist der Autor eines kurzen Kommentars zum Prajñā-pāramitāhrdayasūtra. Über eine sonstige literarische Tätigkeit des Ñań Khams pa Go čha – auch Rlańs Khams pa Go čha – wissen wir nichts. Nach Deb sňon<sup>77</sup> war er ein Schüler des mKhan po Bodhisattva und des A mi Byań čhub 'dre bkol, Anhänger der Vajrayāna-Schule des späten Mahāyāna-Buddhismus in der Regierungszeit des Königs Khri sroń lde bcan und dessen Söhne; vgl. Übersetzung Roerich, pp. 571, 104.

Der erste Eindruck ist, dass zwischen der Čhos 'byun čhen mo und dem sNar-than Kanjur ein Widerspruch bestehe. Man begegnet im Kanjur und Tanjur dem Namen Ye ses sde mit dem Zusatz sogs pa (und andere) so häufig, dass man ein tibetisches Übersetzer-Team – um einen Ausdruck unserer Zeit zu gebrauchen – annehmen kann, das unter Leitung des Ye ses sde gestanden haben mag. Im Rahmen dieser Übersetzungskommission, der bedeutende Gelehrte wie lČe Khyi 'brug und sPa gor Vairocanarakşita angehörten, dürfte sich die ausländischen Kollegen Jinamitra (tib. rGyal ba'i bses gnen) und Surendrabodhi (tib. lHa dban byan čhub) auf die Tätigkeit des Interpretierens der Sanskrit Handschriften beschränkt haben, die in der Regel aus Kaschmir (Ka čhe) und dem nördlichen Zentralindien (Yul dbus) stammten. Daher auch eine Gemeinschaftsarbeit, nämlich eines kaschmirischen (Jinamitra) und eines indischen (Surendrabodhi) Gelehrten.

Auf die Frage nach der Datierung der tibetischen Übersetzung der Śatasāhasrikā lässt sich nach dieser zeitlichen Übereinstimmung sagen, dass diese in der ersten Hälfte des 8. nachchristlichen Jahrhunderts in der Regierungszeit des Königs Ral pa čan (823–841) entstanden ist, etwa 200 Jahre nach der ersten chinesischen Übersetzung von Hsüan-tsang (660–663).

Die Frage, welcher Kanjur-Redaktion die Berner Satasähasrikä zugrunde liegt, liesse sich erörtern, wenn wir ihre bam po Gliederung in den verschiedenen Redaktionen in Form einer Synopsis zusammenstellten. Die zentraltibetische Kanjur-Tradition (Tabelle I), die die Redaktionen von sNar-than, sDe-dge und lHa-sa umfasst, scheidet aus, weil die Satasähasrikä in allen Redaktionen nur 12 Bände zählt. In Tabelle II (Tibetisch-chinesische Tradition) fällt auf den ersten Blick auf, dass die bam po Gliederung der Berner Texts mit

der Satasāhasrikā des Čo-ne Kanjur fast in allen 16 Bānden übereinstimmt; lediglich in Band fa der Berner Editio verschiebt sich die Reihenfolge um 1 bam po nach Band fa. Der Vergleich der le'u Gliederung überwältigt dagegen nicht besonders, weil hier nur die ersten 5 Bānde, ka bis ča, parallel gehen. Es ist zu beachten, dass die le'u der 6 Bände čha und na bis ma des Čo-ne Kanjur sich an die dum bu Einteilung halten, d.h. jeder dieser Bände schliesst mit einem le'u ab, während der Berner Text grundsätzlich die dum bu Einteilung sprengt: alle Bände schliessen innerhalb eines le'u. Ich habe das in Tabelle II mit a und b umschrieben, die im Tibetischen stod (= erster Teil des le'u) und smad (= zweiter Teil des le'u) entsprechen. Ich weise darauf hin, dass mir nur der dKar-čhag des Čo-ne Kanjur zur Verfügung stand, dessen Angaben ich anhand des Kanjur selbst nicht nachprüfen konnte. Aus diesem Grunde musste darauf verzichtet werden, der Frage nachzugehen, ob die Berner Šatasāhasrikā in jeder Einzelheit dem Text des Čo-ne Kanjur, wie ein Ei dem anderen gleiche?9. Die Divergenzen in der le'u Gliederung sind nicht so überzeugend, dass man nicht abschliessend sagen dürfte, der Berner Text habe sich als eine der Čo-ne Redaktion zugehörige Editio der Šatasāhasrikā ausgewiesen.

Die Angaben von J. Bacot in "La Collection tibétaine Schilling von Canstadt à la Bibliothèque de l'Institut", Journal Asiatique (Octobre-Décembre 1924), pp. 321-348, über die 16bändige Druckausgabe der Satasāhasrikā (Nr. 3501-3516) sind zu dürftig, um ihr redaktionelle Verhältnis zum Berner Text untersuchen zu können. Man vermisst Hinweise über die le'u Gliederung und die Druckordnung (8zeilig?), sowie den Kolophon. Die Blattgrösse wird mit "grand format", d.i. "60 centimètres et au-dessus" umrissen. Die Dinge liegen hier schwieriger, obwohl die Übereinstimmung im Umfang vieler Bände überrascht. Die Ausgabe hat 303 bam po, die sich grundsätzlich mit der dum bu Einteilung überschneiden, wenn ich die Angaben Bacots recht verstehe. Ich muss leider auch diese Frage in der Schwebe lassen.

TABELLE I

Die bam po Gliederung der Śatasāhasrikā in den Redaktionen der zentraltibetischen

Kanjur-Tradition

| Bd.        |          | sNar     | Bd.       | ä      | sDe      | Bd.     | in.  |            |          |         |  |
|------------|----------|----------|-----------|--------|----------|---------|------|------------|----------|---------|--|
| Kanjur Bd. | Signatur | Śel-dkar | sNar-than | Kanjur | Signatur | sDe-dge | Urga | Kanjur Bd. | Signatur | lHa-sa  |  |
| 14         | ka       | 1- 24    | 1- 24     | 14     | ka       | 1-24    | 1-24 | 14         | ka       | 1- 24   |  |
| 15         | kha      | 25- 51   | 25- 51    | 15     | kha      | 1-27    | 1-27 | 15         | kha      | 25- 51  |  |
| 16         | ga       | 52- 78   | 52 78     | 16     | ga       | 1-26    | 1-26 | 16         | ga       | 52- 78  |  |
| 17         | ñа       | 79-103   | 79-103    | 17     | 'nа      | 1-25    | 1-25 | 17         | 'nа      | 79-102  |  |
| 18         | ča       | 104-129  | 104-129   | 18     | ča       | 1-27    | 1-27 | 18         | ča       | 103-130 |  |
| 19         | čha      | 130-153  | 130-153   | 19     | čha      | 1-25    | 1-25 | 19         | čha      | 131-154 |  |
| 20         | jа       | 154-175  | 154-175   | 20     | Ĭа       | 1-22    | 1-22 | 20         | jα       | 155-176 |  |
| 21         | ña       | 176-202  | 176-202   | 21     | ña       | 1-26    | 1-26 | 21         | ña       | 177-203 |  |
| 22         | ta       | 203-228  | 203-228   | 22     | ta       | 1-25    | 1-25 | 22         | ta       | 204-229 |  |
| 23         | tha      | 229-254  | 229-254   | 23     | tha      | 1-26    | 1-26 | 23         | tha      | 230-255 |  |
| 24         | đa       | 255-277  | 255-277   | 24     | da       | 1-23    | 1-23 | 24         | da       | 256-278 |  |
| 25         | na       | 278-300  | 278-300   | 25     | a        | 1-25    | 1-25 | 25         | na       | 279-301 |  |
|            |          |          |           |        |          | 301     | 301  |            |          |         |  |

TABELLE II

Die le'u und bam po Gliederungen der Satasähasrikä in den Redaktionen der tibetischchinesischen Kanjur-Tradition

| Kanjur Bd. | Signatur | Marburger<br>Handschrift |         | Kanjur Bd. | Signatur | Peking  |         |            | Signatur | Čo-пе   |         |
|------------|----------|--------------------------|---------|------------|----------|---------|---------|------------|----------|---------|---------|
| Kan        | Sig      | le'u                     | bam po  | Kar        | Si       | le'u    | bam po  | Kanjur Bd. | 25       | le'u    | bam po  |
| 25         | ka       |                          | 1- 19   | 26         | ra       | 1 - 4a  | 1- 19   | 57         | ka       | 1 - 3a  | 1- 17   |
| 26         | kha      |                          | 20- 41  | 27         | la       | 4b- 7a  | 20- 41  | 58         | kha      | 3b- 6a  | 18- 37  |
| 27         | ga       |                          | 42- 63  | 28         | ŝа       | 7b-10a  | 42- 63  | 59         | ga       | 6b- 8a  | 38- 56  |
| 28         | 'nа      |                          | 64- 84  | 29         | sa       | 10b-13a | 64- 84  | 60         | ñа       | 8b-13a  | 57 75   |
| 29         | ča       |                          | 85-107  | 30         | ha       | 13b-17a | 85-107  | 61         | ča       | 13b-14a | 76 94   |
| 30         | čha      |                          | 108-130 | 31         | a        | 17b-24a | 108-130 | 62         | čha      | 14b-16  | 95-114  |
| 31         | Ĭα       |                          | 131-151 | 32         | kşa      | 24b-27a | 131-151 | 63         | Ĭα       | 17 -24a | 115-136 |
| 32         | ña       |                          | 152-169 | 33         | ki       | 27b     | 152-169 | 64         | ña       | 24b-27a | 137-153 |
| 33         | ta       |                          | 170-192 | 34         | khi      | -29a    | 170-192 | 65         | ta       | 27b     | 154-169 |
| 34         | tha      |                          | 193-214 | 35         | gi       | 29b-35a | 193-214 | 66         | tha      | -28a    | 170-188 |
| 35         | da       |                          | 215-237 | 36         | 'ni      | 35b-42a | 215-237 | 67         | da       | 28b33a  | 189-207 |
| 36         | na       |                          | 238-258 | 37         | či       | 42b-53a | 238-258 | 68         | na       | 33b-38  | 208-227 |
| 37         | ра       |                          | 259-279 | 38         | čhi      | 53b-63a | 259-279 | 69         | ра       | 39 -47  | 228-246 |
| 38         | -        |                          | 280-300 | 39         | Ϊi       | 63b-72  | 280-300 | 70         | pha      | 48 -54  | 247-264 |
|            | -        |                          |         |            |          |         |         | 71         | ba       | 55 -64  | 265-282 |
| 1          |          |                          |         |            |          |         |         | 72         | ma       | 65 -72  | 283-300 |

TABELLE III Einzelausgaben der Śatasāhasrikā

| Signatur | Berr    | Tib. 1) | m      | Institut de France<br>(Nr. 3501–3516) |         |        |  |  |
|----------|---------|---------|--------|---------------------------------------|---------|--------|--|--|
|          | le*u    | bam po  | Umfang | le'u                                  | bam po  | Umfang |  |  |
| ka       | 1 - 3a  | 1- 17   | 281    |                                       | 1- 18   | 281    |  |  |
| kha      | 3b- 6a  | 18- 37  | 310    |                                       | 18- ?   | 330    |  |  |
| ga       | 6b- 8a  | 38- 56  | 305    |                                       | ?- 57   | 305    |  |  |
| ñа       | 8b-13a  | 57- 75  | 311    |                                       | 57- 76  | 311    |  |  |
| ča       | 13b-14a | 76- 94  | 312    |                                       | 76 95   | 312    |  |  |
| čha      | 14b-17a | 95-114  | 288    |                                       | 95-115  | 288    |  |  |
| Jа       | 17b-24a | 115-135 | 324    |                                       | 115-136 | 324    |  |  |
| ñа       | 24b-27a | 136-153 | 322    |                                       | 136-154 | 321    |  |  |
| ta       | 27b-    | 154-169 | 291    |                                       | 154-170 | 291    |  |  |
| tha      | 28a     | 170-188 | 275    |                                       | 170189  | 275    |  |  |
| da       | 28b-33a | 189-207 | 293    |                                       | 189-208 | 293    |  |  |
| na       | 33b-39a | 208-227 | 313    |                                       | 208-228 | 313    |  |  |
| pa       | 39b-48a | 228-246 | 282    |                                       | 228-247 | 282    |  |  |
| pha      | 48b-55a | 247-264 | 293    |                                       | 247-265 | 294    |  |  |
| ba       | 55b-63a | 265-282 | 304    |                                       | 265-283 | 304    |  |  |
| ma       | 63b-72  | 283-300 | 288    |                                       | 283-303 | 288    |  |  |

Tib. 2 Pañcavimsatisāhasrikā prajñāparamitā (Peking Redaktion)

Die "Prajñāpāramitā in 25000 (ślokas)", von der wir Sanskrit-Handschriften in Cambridge<sup>80</sup> und Paris<sup>81</sup> besitzen, wurde schon sehr früh ins Chinesische übersetzt. Ich nenne nur die vollständigen Versionen, nämlich die des Inders Mokşala in Zusammenarbeit mit dem Chinesen Sangharakşa nach einer Handschrift, die Chu tsu hsing in Khotan erworben und 282 A.D. nach China gesandt hatte<sup>82</sup>. Übersetzungsdatum: 291 A.D. Das Werk, das 20 Kapitel in 90 Abschnitten umfasst, diente dem Otani-Katalog des Peking Kanjur als Vergleichstext. Aus der Zeit 403-404 stammt die andere Übersetzung von Kumārajīva gemeinsam mit Tchou Fo nien, die 40 Kapitel zählt<sup>83</sup>.

Die tibetische Version der Pañcavimsatisähasrikä ist in folgenden Kanjur-Redaktionen enthalten:

- I. Zentraltibetische Tradition
  - (1) sNar-than Redaktion
    - (a) s K u-'b u m: Bd. ka, ff. 1-547; Bd. kha, ff. 1-545; Bd. ga, ff. 1-543.
    - (b) s Nar-than: Bd. ka, ff. 1b1-547a3; Bd. kha, ff. 1b1-545a3; Bd. ga, ff. 1b1-543a7.
  - (2) sDe-dge Redaktion
    - (a) s De-dge: Bd. ka, ff. 1b1-382a4; Bd. kha, ff. 1b1-393a6; Bd. a, ff. 1b1-381a5.
    - (b) Urga: Bd. ka, ff. 1a1-382; Bd. kha, ff. 1a1-393; Bd. a, ff. 1a1-38084.
  - (3) 1Ha-sa Redaktion

Bd. ka, ff. 1b1-558a6; Bd. kha, ff. 1b1-548a6; Bd. ga, ff. 1b1-537a7.

- II. Tibetisch-chinesische Tradition
  - Marburger Handschrift
     Bd. ka, 392 ff.; Bd. kha, 402 ff.; Bd. ga, 359 ff.; Bd. na, 344 ff.
  - (2) Peking

Bd. ñi, ff. 1-300a6; Bd. ti, ff. 1-311a4; Bd. thi, ff. 1-312a8; Bd. di, ff. 1-282a7.

(3) Čo-ne: Bd. ka, ff. 1b1-353a4; Bd. kha, ff. 1b1-347a5; Bd. ga, ff. 1b1-339a7; Bd. na, ff. 1b1-308a7.

Die Pañcavimśatisāhasrikā des Bernischen Historischen Museums besteht aus 4 Bänden, die zwischen zwei weinroten Buchdeckeln liegen. Jeder Bānd ist in drei farbige, wetterfeste Tücher, 90 × 90 mm, gewickelt, zwischen denen, nach aussen sichtbar, eine Sammlung prächtiger, grellbunter rechteckiger Lappen steckt, die die tibetische alphabetische Signatur des Bandes tragen. Auf einer der mittleren Lappen ist auch in Gelb der Marginaltitel Ñi śu līta pa (= Pañcavimśati [sāhasrikā]) gestickt.

Die Blätter der einzelnen Bände liegen wiederum zwischen zwei Buchdeckeln, 630 × 205 × 15 mm, die durch zwei dünne Lederriemen zusammengehalten werden. Die Aussenseiten der Bretter sind mit zerschlissener gelber Seide beklebt; das obere trägt die tibetische Signatur und Nummerierung des Bandes. Die Reihenfolge ist:

ka 1 = Band 1, entspricht Tib. 2 (1) kha 2 = - 2, - - 2 (2) ga 3 = - 3, - - 2 (3) ha 4 = - 4, - - 2 (4) Die Mitte der oberen Innenseite ist rechteckig 10 mm tief ausgespart und bildet den Druckspiegel des Textbeginns, 515 × 125 mm, mit 15 mm breiten rotem Zierrahmen. Der eigentliche Druck – vierzeilig in Rot – nimmt nur 230 × 95 mm in Anspruch, weil sich an beiden Seiten farbige Druckbilder, 95 × 105 mm, befinden. Im linken Randfeld des linken Bildes ist die tibetische Bandsignatur und die Paginierung gčig gon (1 recto) sichtbar. Der rechte Rand des rechten Bildes trägt den chinesischen Kurztitel (Érh pan jo ching85) mit Angabe der Bandfolge und der Blattzählung. Eine orangefarbenes, grüngefüttertes Seidentuch, 515 × 125 mm, dient als Schutztuch. In gleicher Weise ist die Innenseite des unteren Buchdeckels ausgespart, dessen Raum mit dem gleichen Aquarell geschmückt ist wie der untere Deckel der Satasähasrikä.

Blattgrösse: 615 × 200 mm.

Druckspiegel der Vorderseite des 2. Blatts (f. 2a) der Bände mit blauem Zierrahmen (17 mm) und sechzeiligem rotem Druck: 480 × 105 mm.

Druckspiegel der Rückseite des 2. Blatts (f. 2b) und aller übrigen Blätter, beidseitig mit neunzeiligem schwarzem Druck auf hellgrauem Papier: 510 × 130 mm.

Die tibetische und chinesische Paginierung verläuft beidseitig am linken Blattrand derart, dass zuerst die tibetische mit Angabe des Marginaltitels Ni su lina pa und dann die chinesische Blattzählung folgt; letztere gibt noch die Bandnummerierung an. Beide Paginierungen vermerken, ob es sich um die Vorder- oder Rückseite des Blatts handelt.

Die  $\tilde{N}i$  śu l $\hat{n}a$  pa, eine andere Abkürzung ist  $\tilde{N}i$  khri $^{86}$  (= [Pa $\tilde{n}$ ca]vi $\tilde{n}$ satis $\tilde{a}$ hasrik $\tilde{a}$ ), ist in 76 le'u und 78 bam po eingeteilt. Beide Gliederungen überschneiden sich stets.

Schlussvermerke der le'u:

```
II. - -, - 92b4: ..... las | śā ri'i bu'i le'u ste gñis pa'o || ||
   III. - -, - 124a9: ..... las | le'u gsum pa'o || ||
   IV. - -, - 134b<sup>2</sup>: . . . . . las |35 ~ bźi ~ || ||
    V. - -, - 158b1: ..... las |35 ~ lha ~ || ||
   VI. - -, - 170a<sup>7</sup>: . . . . . las |35 ~ drug ~ || ||
  VII. - -, - 191b8: ..... las |35 ~ bdun ~ || ||
 VIII. - -, - 251a9: ..... las |35 ~ brgyad ~ || ||
   IX. - -, - 266a4: ..... las |35 ~ dgu ~ || ||
    X. - -, - 298b6: ..... las |35 ~ bču ~ || ||
   XI. - kha, - 19b1: . . . . . las |35 ~ ~ gčig pa'o || ||
  XII. - - , - 68b4: . . . . . las |35 ~ ~ gñis ~ || ||
 XIII. - -, - 95b4: ..... las |35 rab 'byor88 gyi le'u ste bču gsum pa'o || ||89
 XIV. - - , - 117b7; ...... las |35 le'u bču bži pa'o || ||
  XV. - - , - 133b7: ..... las |35 ~ bčva90 lña ~ || ||89
 XVI. - - , - 157a6: . . . . . las || ~ bču drug ~ || ||
XVII. - -, - 167b<sup>7</sup>: . . . . . las | ~ ~ bdun ~ || ||
XVIII. - -, - 181b3: ..... las | ~ bčvo brgyad ~ || ||
 XIX. - -, - 188a<sup>2</sup>: . . . . . las |35 ~ bču dgu ~ || ||
  XX. - -, - 191b<sup>3</sup>: . . . . . las |<sup>35</sup> ~ ñi śu ~ || ||
 XXI. - -, - 203b3: ..... las |35 ~ ~ ~ gčig pa'o || ||
XXII. - -, - 221b1: ..... las || \sim \sim \sim g \tilde{n} i s \sim || ||^{89}
XXIII. - -, - 243a7: ..... las || ~ brgya byin gyi le'u ste ñi śu gsum pa'o || ||
```

```
XXIV. - -, - 267b7: ..... las | yons su bsno ba'i le'u ste | ñi śu bżi pa'o || ||
   XXV. - -, - 276a9: ..... las | le'u ñi śu rca lha pa'o || ||89
  XXVI. - -, - 297a3; ..... las |35 sems čan dmyal ba'i le'u ste | le'u91 ñi śu drug
                            pa'o || ||
  XXVII. - -, - 309b3: ..... las | čhos thams čad rnam par dag pa'i le'u ste | ñi śu
                            rca bdun pa'o | | ||
                      4a1: ..... las |35 le'u fii śu brgyad pa'o || ||
 XXVIII. - ga, -
  XXIX. - -, - 10b^1: ..... las \mid \sim \sim \sim dgu \sim \mid\mid \mid\mid
   XXX. - -, - 41 a5: ..... las | ~ sum bču pa'o || ||
  XXXI. - -, - 49b<sup>3</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ gčig pa'o || ||
 XXXII. - -, - 72a^4: ..... las \mid \sim \sim \sim g \tilde{n} is \sim || \; ||
 XXXIII. - -, - 83a4: ..... las | ~ ~ ~ gsum mo || ||89
 XXXIV. - -, - 91b7: ..... las | ~ ~ ~ bži pa'o || ||
  XXXV. - -, - 100b8: ..... las | ~ ~ ~ lina ~ || ||
 XXXVI. - -, - 114b6: ..... las || ~ ~ ~ drug ~ || ||
XXXVII. - -, - 123a6: ..... las | ~ ~ ~ bdun ~ || ||
XXXVIII. - -, - 149a6: ..... las | ~ ~ ču brgyad ~ || ||
 XXXIX. - -, - 159b¹: ..... las | ~ ~ bču dgu ~ || ||
     XL. - -, - 169b8: ..... las |35 phyir mi ldog pa'i le'u ste bźi bču pa'o || ||
    XLI. - -, - 185a3: ..... las | le'u bźi bču gčig pa'o || ||
    XLII. - -, - 196b5: ..... las | ~ ~ ~ gfiis ~ || ||
   XLIII. - -, - 199a1: ..... las | gan ga'i lha mo'i ste bži bču gsum pa'o || ||89
   XLIV. - -, - 207a8: ..... las | le'u bži bču rca bži pa'o || ||
    XLV. - -, - 225b1: ..... las | ~ ~ ~ lina pa'o || ||
   XLVI. - -, - 232b1: . . . . . las | ~ ~ ~ drug ~ || ||
  XLVII. - -, - 239b8: ..... las | ~ ~ ~ bdun ~ || ||
 XLVIII. - -, - 248a<sup>3</sup>: . . . . . las | ~ ~ ~ brgyad do || ||
   XLIX. - -, - 254b5: ..... las | ~ ~ ~ dgu'o || ||89
       L. - -, - 266a<sup>2</sup>: . . . . . las | ~ lna ~ pa'o || ||
      LI. - -, - 273 a9: . . . . . las || || ~ ~ ~ gčig pa'o || ||89
      LII. - -, - 292a6: ..... las | ~ ~ ~ gñis ~ || ||92
     LIII. - na, - 23a<sup>3</sup>: ..... las |<sup>35</sup> ~ ~ ~ gsum ~ || ||
     LIV. - -, - 34a8: . . . . . las |35 ~ ~ ~ bźl ~ || ||
     LV. - -, - 40a2: ..... las |35 ~ ~ ~ lha ~ || ||
     LVI. - -, - 41 a8: ..... las | ~ ~ ~ drug ~ || ||
    LVII. - -, - 44a5: ..... las | ~ ~ ~ bdun ~ || ||
   LVIII. - -, - 67b8: ..... las |35 ~ ~ ~ brgyad ~ || ||
     LIX. - -, - 82a<sup>1</sup>: ..... las |\sim \sim \sim dgu \sim || ||
     LX. - -, - 102b5: ..... las |35 ~ drug bču'o || ||
    LXI. - -, - 114b<sup>2</sup>: . . . . . las |35 ~ ~ bču gčig pa'o || ||
    LXII. - -, - 148a7: ..... las | mchan dan dpe93 byad bzan po mnon par94 sgrub
                            pa dan pha rol du95 phyin pa bstan pa'i le'u ste | drug bču gñis
                            pa'o || ||
   LXIII. - -, - 162b8: ..... las |35 mñam pa ñild du bstan pa'i le'u ste | drug bču
                            gsum pa'o || ||
   LXIV. - -, - 181b9: ..... las | le'u drug bču bži pa'o || ||
```

```
-, - 198a8: ..... las | ~ ~ ~ lha'o || ||
 LXVI. - -, - 209a8: . . . . . las || ~ ~ ~ drug go || ||
            -, - 220a³: ..... las | ~ ~ ~ bdun no || ||
LXVII. -
            -, - 224b4: ..... las | ~ ~ ~ brgyad do || ||
LXVIII. -
LXXIX. - -, - 231a6: ..... las | ~ ~ ~ dgu'o || ||
            -, - 245a6: . . . . . las | ~ bdun bču'o || ||89
  LXX. -
 LXXI. - -, - 247a8; ..... las | čhos ñid mi 'gyur ba bstan pa'i le'u ste | bdun bču
                           gčig go96 || ||
 LXXII. - -, - 259a3:[..... las |]97 byañ c'hub sems dpa'i bslab pa la rab tu phye
                           ba'i le'u ste | bdun bču gñis pa'o | | | |
LXXIII. - -, - 267a<sup>3</sup>: ..... las | byañ čhub sems dpa' rtag par rab tu nu<sup>98</sup> bas | tiñ
                           ne 'jin gyî sgo man po thob pa'i le'u ste | bdun bču rca gsum
LXXIV. - -, - 277a<sup>2</sup>: ..... las | rtag par rab tu hu<sup>98</sup> ba'i le'u ste | bdun bču rca
                           bźi pa'o || ||
 LXXV. - -, - 285a9: ..... las | čhos kyis 'phags pa'i le'u ste | bdun bču rca
                           lna99 pa'o | | |
LXXVI. - -, - 287a6; ..... las | yons su gtad100 pa'i le'u ste | bdun bču rca drug
                           pa'o || ||
```

TABELLE IV

Die le'u und bam po der Pañcavimśatisāhasrikā

(Tibetisch-chinesische Tradition)

| ır Bd. | atur                  |      | urger<br>schrift                | ur Bd.   | Signatur  | Peking                                 |                                 | Signatur |           | Č    | o-ne                            | Signatur  | Bern. Hist. Mus.<br>(Tib. 2)          |        |
|--------|-----------------------|------|---------------------------------|----------|-----------|----------------------------------------|---------------------------------|----------|-----------|------|---------------------------------|-----------|---------------------------------------|--------|
| Kanjur | Sign                  | le'u | bam po                          | Kanj     | Sign      | le'u                                   | bam po                          | Kanjur   | Sig       | le'u | bam po                          | Sig       | le'u                                  | bam po |
| 41     | ka<br>kha<br>ga<br>na |      | 1-20<br>21-40<br>41-59<br>60-78 | 41<br>42 | ti<br>thi | 1 -11a<br>11b-28a<br>28b-53a<br>53b-76 | 1-20<br>21-40<br>41-59<br>60-78 | 74<br>75 | kha<br>ga | -52  | 1-20<br>21-40<br>41-59<br>60-78 | kha<br>ga | 1-11a<br>11b-28a<br>28b-53a<br>53b-76 |        |

Die Frage, welcher Kanjur-Redaktion die Berner Pañcavimáatisähasrikä angehören mag, kann hier nur kurz erörtert werden, weil ein vergleichendes Textstudium mit den Peking und Čo-ne Kanjur Ausgaben schon aus verwaltungsrechtlichen Bedenken nicht möglich war. Eine Mikrofilmaufnahme des grossen Werks schied aus verschiedenen Gründen aus. Die Angaben des dKar čhag gSal ba'l me lon, die in Tabelle IV erscheinen, sind aus diesen Gründen nur bedingt zu bewerten. Wir haben eigenartigerweise 3 Mikrofilme des Čo-ne Tanjur in Europa (Bonn, Leiden, München), aber es fehlt uns noch immer ein Mikrofilm des Čo-ne Kanjur.

Es ist nach dem Text des gSal ba'i me lon, f. 36a, anzunehmen, dass die le'u Gliederung der Pañcavimśatisāhasrikā des Čo-ne Kanjur die Einteilung des Werks in vier Bände wahrt, d. h. jeder der Bände schliesst mit einem le'u ab, während im Peking Kanjur die ersten

drei Bände innerhalb eines le'u enden. Es bestehen gewiss ernsthafte Bedenken, die Zugehörigkeit der Berner Texts zur Peking Redaktion auf grund dieser dürftigen Anhaltspunkte anzunehmen. Wenden wir uns nun den Beginnvermerken der bam po zuwenden, um weitere Anhaltspunkte zu finden, und wir werden feststellen, dass die bam po Gliederung der Berner Pañcavimśatisāhasrikā sich mit der von Peking und Čo-ne deckt.

#### Tib. 2(1)

Band ka. 317 Blätter, paginiert 1-317. Der rechte Rand von f. la trägt den chinesischen vermerk i ch'üan (1. Band). Der Text beginnt f. la1:

rgya gar skad du | pañca biñ<sup>101</sup> śa ti sā ha sri kā prajñā pā ra mi tā | bod skad du | śes rab kyi pha rol tu phyin pa ston phrag ñi śu lna pa || Beginnvermerke der bam po 1-20:

f. 1a<sup>4</sup>;
 f. 17a<sup>4</sup>;
 f. 32a<sup>5</sup>;
 f. 48b<sup>8</sup>;
 f. 65a<sup>5</sup>;
 f. 81a<sup>4</sup>;
 f. 98b<sup>1</sup>;
 f. 116a<sup>8</sup>;
 f. 132a<sup>1</sup>;
 f. 147a<sup>4</sup>;
 f. 162a<sup>9</sup>;
 f. 178a<sup>3</sup>;
 f. 193a<sup>8</sup>;
 f. 209b<sup>6</sup>;
 f. 226b<sup>5</sup>;
 f. 241a<sup>3</sup>;
 f. 255b<sup>1</sup>;
 f. 270a<sup>8</sup>;
 f. 287a<sup>3</sup>;
 f. 302a<sup>7</sup>.

Der Band schliesst mit zwei berühmten Sanskrit-Versen, die die psychologisch-metaphysischen Grundlehre des Buddhismus und seiner Ethik enthalten:

ye dha rmā he tu pra bha bā he tu nte ṣā nta thā ga to hya ba dat |
te ṣā ñca yo ni ro dha e baṃ bā dī ma hā śra ma nah103 ||
sarba pā104 pa105 syā ka ra ṇaṃ | ku śa la syo pa105 [sa]mpa106 daṃ |
sva ci tta107 pa105 ri da ma nu | e ta dbu ddhā108 nu śā sa naṃ109 ||
dge'o || legs so' || ||

#### Tib. 2 (2)

Band kha. 327 Blätter, paginiert 1-327. Am rechten Rand von f. 1a der chinesische Vermerk êrh ch'üan (2. Band). Der rote chinesische Stempel (Spiegelabdruck) des chinesischen Papierlieferanten befindet sich am oberen Rand von f. 107b. mit der Erklärung, dass das "reine, weisse" Papier von ihm hergestellt sei 110.

Beginnvermerke der bam po 21-40:

21.111, f. 1a1; 22, f. 18b5; 23, f. 35a7; 24, f. 50b8; 25, f. 66a6; 26, f. 82a7; 27, f. 96b5; 28, f. 112a7; 29, f. 126a7; 30, f. 142a7; 31, f. 161b7; 32, f. 177a6; 33, f. 194b2; 34, f. 210a4; 35, f. 227b3; 36, f. 243b5; 37, f. 260a8; 38, f. 278a1; 39, f. 295a2; 40, f. 310b9.

Der Band schliesst f. 327a8:

ye dharmā he tu pra bha bā he tunte şānta thā ga to hya ba dat |
te ṣāñca yo ni ro dha e baṃbā dī mahā śra ma ṇaḥ<sup>112</sup> ||
sarba pā pa sya ka ra ṇaṃ | ku śa la syo pa sampa daṃ<sup>113</sup> |
sva citta<sup>114</sup> pa ri da ma nu | e<sup>115</sup> tadbu ddhā nu śā sa naṃ ||

#### Tib. 2 (3)

Band ga. 316 Blätter, paginiert 1-316. Am rechten Rand von f. 1a der chinesische Vermerk san ch'üan (3. Band).

Beginnvermerke der bam po 41-59:

41.116 f. 1a1; 42. f. 19a1; 43. f. 34b4; 44. f. 48b2; 45. f. 61a3; 46. f. 76b2; 47. f. 91a2; 48. f. 104b5; 49. f. 121a6; 50. f. 138a4; 51. f. 156a8; 52. f. 174b5; 53. f. 193b4; 54. f. 211a2; 55. f. 231b8; 56. f. 248a3; 57. f. 266a2; 58. f. 282b7; 59. f. 300a9.

Der Band schliesst f. 316a9:

ye dha rmā he tu pra bha bā he tun te ṣānta thā ga to hya ba dat | ta ṣāñca yo ni ro dha e baṃ bā dī mahā śra ma ṇaḥ ||

#### Tib. 2 (4)

Band na. 287 Blätter, paginiert 1-287. Am rechten Rand von f. 1a der chinesische Vermerk ssü ch'üan (4. Band).

Beginnvermerke der bam po 60-78:

60.<sup>117</sup>, f. 1a<sup>1</sup>; 61. f. 17a<sup>3</sup>; 62. f. 35a<sup>7</sup>; 63. f. 52b<sup>3</sup>; 64. f. 71a<sup>7</sup>; 65. f. 87b<sup>3</sup>; 66. f. 105b<sup>9</sup>; 67. f. 121b<sup>5</sup>; 68. f. 135a<sup>2</sup>; 69. f. 149a<sup>1</sup>; 70. f. 161a<sup>8</sup>; 71. f. 175b<sup>4</sup>; 72. f. 189a<sup>6</sup>; 73. f. 204a<sup>7</sup>; 74. f. 219a<sup>4</sup>; 75. f. 233b<sup>7</sup>; 76. f. 247a<sup>9</sup>; 77. f. 259a<sup>4</sup>; 78. f. 272b<sup>5</sup>.

Der Band schliesst f. 287a<sup>6-9</sup>: ses rab kyl pha rol du phyin pa stoù phrag ñi su lha pa | phyogs bču mtha' yas mu med pa'i 'fig rten gyl khams kyi 'das pa daù | ma byon pa daù | da ltar gyl sans rgyas daù | byan čhub sems dpa' dan | ñan thos dan | ran sans rgyas rnams kyl yum rjogs so' || ||

ye dharmā he tu pra bha bā he tun te şān ta thā ga to hya<sup>118</sup> ba dat |
te ṣānca yo ni ro dha e baṃ bā dī mahā śra ma ṇaḥ || ||
sarba pā pasyā ka ra ṇaṃ | ku śa<sup>119</sup> lasya [sa]mpa<sup>106</sup> daṃ |
sva citta<sup>120</sup> pa <sup>105</sup> ri da ma<sup>121</sup> nu | e<sup>115</sup> tadbuddhā nu śā sa naṃ || ||
Der Kolophon macht keine Angaben über die Übersetzer des Texts.

#### Tib. 3 Aşţasāhasrikā prajñāpāramitā (Śambu-Redaktion)

Unter den "9 Dharmas", den neun kanonischen Büchern des nepalischen Buddhismus nimmt die "Prajñāpāramitā in 8000 (ślokas)" die erste Stelle ein. Sie ist nach Walleser<sup>122</sup> die wichtigste aller Prajñāpāramitās, vielleicht gleichzeitig das bedeutendste aller Mahayānasūtras. Rajendralal Mitra<sup>123</sup> hat den Sanskrit-Text in den Jahren 1887/88 veröffentlicht. Matsumoto<sup>124</sup> glaubt, dass die heute vorhandene Sanskritversion der Aşţasāhasrikā deren Urform nicht entspräche, sondern eine junge Überarbeitung und Erweiterung darstelle. Wie sie ausgeschen haben mag, liesse sich heute nurmehr aus Lokakṣema's chinesischer Übersetzung erkennen. Die Übersetzung in eine abendländische Sprache fehlt uns noch. Die bisherigen Arbeiten beschränken sich auf einige Abschnitte der Aṣṭasāhasrikā. Es sei verwegen, den ganzen Text zu übersetzen, denn "wenn schon in dem bildsamen und als philosophische Sprache unvergleichbaren Sanskrit der Gedanke in einem ständigen Kampf mit dem Wort und Wort liege, so müsse sich diese Schwierigkeit in noch höherem Grade geltend machen, wenn es sich, wie bei diesem Werk, darum handle, an der Grenze der Ausdrucksfähigkeit schwebende Vorstellungen in eine fremde Sprache zu bannen." 125

Das hohe Alter der Aşţasāhasrikā wird aus der Übersetzungszeit der ersten chinesischen Übersetzungen sichtbar. Der aus dem damaligen Kuṣaṇa-Reich stammende Lokakṣema übersetzte den Text in 172 und 179 A.D. (Taisho Nr. 226, 224). Die zweite Übersetzung von Chih-ch'ien, dessen Grossvater aus Kuṣaṇa nach China eingewandet war; Datum: 222-253. Als dritte Version gilt die des Kumārajīva im Jahre 408. Der Otani-Katalog zieht die Übersetzung des Nordinders Dānapāla (1015) vor<sup>126</sup>.

Die tibetische Version der Aşţasāhasrikā hebt sich unter den anderen Prajñāpāramitāwerken hervor, enthält sie doch als einzige einen ausführlichen Kolophon zur Übersetzungsgeschichte, dem die dKar-čhag Texte der Kanjur-Redaktionen der zentraltibetischen Tradition gefolgt sind, während sich die Texte der tibetisch-chinesischen Tradition mit dürftigen Angaben begnügen. Einen besonderen Wert hat die Astasähasrikä des Bernischen Historischen Museums, weil ihr Kolophon die Übersetzungsgeschichte fortsetzt. Ein Hymnus, der die Bedeutung der erhabenen Astasähasrikä besingt, beschliesst den Band. Sie sei unter den Prajñäpäramitäs, die der Sieger (Jina, Epithet des Buddha) selbst gepriesen hat, das höchste Werk (rgyal ba ñid kyis bshags pa'i ser phyin gyi gżuń mčhog 'phags pa brgyad stoń żes grags pa, Vers 2a-b). Dieser Appendix fehlt in allen anderen Text-Ausgaben der Astasähasrikä.

Die Astasahasrika ist in folgenden Kanjur-Redaktionen enthalten:

- I. Zentraltibetische Tradition
  - (1) sNar than Redaktion
    - (a) sKu-'bum, Bd. ka, ff. 1-462;(b) sNar-than, Bd. ka, ff. 1b1-462a2.
  - (2) sDe-dge Redaktion
    - (a) sDe-dge, Bd. ka, ff. 1b<sup>1</sup>-286a<sup>6</sup>;(b) Urga, Bd. ka, ff. [1a<sup>1</sup>-]427<sup>127</sup>.
  - (3) 1Ha-sa Redaktion, Bd. ka, ff. 1b1-450a4.
- II. Tibetisch-chinesische Tradition
  - Marburger Handschrift, Bd. ka, Beckhs Katalog ohne Angabe.
  - (2) Peking, Bd. mi, ff. 1-312a8128.
  - (3) Čo-ne, Bd. ka, ff. 1b1-386a8.

Die äusseren Buchdeckel der Aşţasāhasrikā des Bernischen Historischen Museums sind verlorengegangen und durch schlichte farblose Bretter ersetzt worden. Auch diese Prajñāpāramitā ist in drei staub- und wetterfeste Tücher,  $90 \times 90$  cm, gewickelt. Die inneren farblosen Buchdeckel,  $620 \times 140 \times 10$  mm, werden durch zwei dünne Lederriemen zusammengehalten. Aus dem Bündel hängt an einer Seite ein bunter Lappen heraus, der einer Sammlung kleiner rechteckiger Tücher gehört. Jeder Lappen trägt die Bandsignatur ka; auf dem mittleren bemerkt man auch den Marginaltitel brGyad ston pa. Zwei fünfschichtige Baumwollstoff-Folien,  $505 \times 105 \times 5$  mm, schützen das erste Blatt des Texts vor dem Druck anderer Folianten, die in der Klosterbibliothek auf ihm lasteten; die Aşṭasāhasrikā ist ja das letzte Werk in der Ordnungsfolge der Prajñāpāramitās.

Blattgrösse: 510 × 100 mm. Druckspiegel: 470 × 70 mm. Im Titelrahmen (205 × 4 mm) von f. la der Titel des Werks in drei Sprachen: Sanskrit, Tibetisch und Mongolisch. Der Sanskrittitel ist schwer zu lesen und dürfte dem Tibetischen entsprechen: 'phags pa ses rab kyl pha rol tu phyin<sup>129</sup> pa brgyad ston pa mit dem Vermerk bžugs so<sup>130</sup>.

Die Rückseite des ersten Blattes trägt in der Mitte und an beiden Seiten des Druckspiegels farbige Holzschnitte, 46 × 50 mm, die Vorderseite des zweiten Blatts lediglich an den Seiten. Als reines Schmuckblatt dient die Vorderseite des Schlussblattes mit fünf Holzschnitten, 75 × 60 mm. Die dargestellten Gottheiten sind: 1, 'Phags skyes po (Virūḍhaka)<sup>131</sup>, 2. Yul 'khor bsruń (Dhṛtarāṣṭra)<sup>132</sup>, 3. IHa dbań brGya byin (devendra Śakra)<sup>133</sup>, 4. rNam thos sras (Vaiśravaṇa)<sup>134</sup>, 5. Mig mi bzań (Virūpakṣa)<sup>135</sup>. Der Götterfürst Śakra erscheint hier umgeben von den vier Lokapālas<sup>136</sup>.

391 Blätter, davon 390 am linken Rand der Vorderseite tibetisch paginiert 1-391 mit der

Signatur ka; am rechten Rand verläuft beidseitig die chinesische Blattzählung mit Angabe, ob recto oder verso. Sechszeiliger (ff. 1b, 2a vierzeilig; f. 2b fünfzeilig) schwarzer Druck auf minderwertigem hellgrauem Papier. An vereinzelten Stelle ist der Druck unleserlich verschmiert, so z. B. ff. 151b, 155a. Das letzte Blatt ist repariert.

Die Asţasāhasrikā, ein Text in Sanskritprosa, meist in Form eines Dialogs zwischen Buddha, Śārīputra und Subhūti, ist in 32 le'u (parivarta) und 24 bam po eingeteilt. Der Inhalt ist sehr bunt, mehr spekulativ als religiös. Hier befindet sich im 18. Kapitel die śūnyatā-Lehre entwickelt. Das Werk beginnt, f. [1b1]:

rgya gar skad du| ārya aṣṭa sā ha sri kā prajāā pā ra mi tā<sup>137</sup> | bod skad du | 'phags pa śes rab kyi<sup>138</sup> pha rol tu phyin pa brgyad stoń pa || Schlussvermerke der le'u:

```
1. f. 25a2: 'phags pa ses rab kyi pha rol tu phyin pa brgyad ston pa las | rnam pa
                   thams čad mkhyen139 pa ñid kyi spyod pa'i le'u źes bya ba ste dań po'o | |140
     II. - 37b5: ..... las |141 brgya byin gyi le'u źes bya ste gñis pa'o142 || ||
    III. - 74a4: ..... las | pha rol tu<sup>143</sup> phyin pa dan<sup>144</sup> mčhod rten la bkur stir byed pa
                   gžal du med pa'i yon tan 'jin pa'i le'u žes bya ba ste gsum pa'o || ||
    IV. - 78a3: ..... las | yon tan yons su brjod pa žes bya ba'i le'u ste bźi pa'o146 || ||
     V. - 103b1: . . . . . las | bsod nams kyi rnam grańs kyi le'u źes bya ste lha pa'o147 || ||
    VI. - 130b3: ...... las | rjes su yi ran ba dan148 yons su bsno ba'i le'u zes bya ste
                   drug pa'o149 | | |
   VII. - 141 a6: ..... las | dmyal ba'i le'u zes bya ba ste bdun pa'o150 | | | |
  VIII. - 152a4: ..... las | rnam par dag pa žes bya ba'i le'u ste brgyad pa'o151 || ||
    IX. - 168a<sup>3</sup>: ..... las | bstod pa'i le'u źes bya ste dgu pa'o<sup>152</sup> | | ||
     X. - 175a6: ..... las | 'jin pa'i yon tan yons su brJod pa'i le'u zes bya ste bču
                  pa'o153 || ||
    XI. - 189b6: ..... las | bdud kyi las kyi le'u žes bya ste bču gčig pa'o154 | | |
   XII. - 211a4: . . . . . las | 'fig rten yan dag par ston pa zes bya ba'i le'u ste bcu gñis
                  pa'o155 || ||
  XIII. - 217a3: ..... las | bsam gyis mi khyab pa'i le'u zes bya ba ste bču gsum
                  pa'o156 || ||
  XIV. - 223a2: ..... las | dpe'i le'u žes bya ba ste bču bži pa'o157 || ||
   XV. - 234a6: ..... las | lha'i le'u zes bya ste bčo lna pa'o158 | | |
  XVI. - 247a4: ..... las | de bźin ñid kyi le'u źes bya ste bču drug pa'o159 | | | |
 XVII. - 259b3: ..... las | phyir mi ldog pa'î rnam pa dan rtags dan mchan ma'î le'u
                   źes bya ba ste bču bdun pa'o160 || ||
XVIII. - 267b1: ..... las | ston pa flid kyi le'u zes bya ste bčo brgyad pa'o161 | | |
  XIX. - 279a4: ..... las | srin mo gan gā'i lha mo'i le'u zes bya ste bču dgu pa'o162 || ||
   XX. - 290b4: ..... las | thabs mkhas pa la spyod pa'i le'u źes bya ste ñi śu pa'o163 || ||
  XXI. - 299a1: ..... las | bdud kyi las kyi le'u źes bya ste ñi śu rca gčig pa'o164 | | | |
 XXII. - 308b3: ..... las | dge ba'i bśes gñen gyl le'u źes bya ste ñi śu rca gñis pa'o<sup>165</sup> || ||
XXIII. - 312b4: ..... las | brgya byin gyl le'u žes bya ste ñi śu gsum pa'o 166 || ||
XXIV. - 317b1: ..... las | mnon pa'i na167 rgyal gyi le'u zes bya ste ñi śu bżi pa'o168 | | |
 XXV. - 324a5: ..... las | bslab pa'i le'u zes bya ste ñi su lha pa'o169 | | ||
XXVI. - 331b1: ..... las | sgyu ma lta bu'i le'u zes bya ste ñi śu drug pa'o170 || ||
XXVII. - 340a4: ..... las | sñin po'i le'u zes bya ste ñi su rca bdun pa'o171 || ||
```

```
XXVIII. - 354b<sup>2</sup>: ...... las | me tog bkram pa't le'u žes bya ste ñi śu brgyad pa'o <sup>172</sup> || || XXIX. - 359a<sup>1</sup>: ..... las | rjes su rig pa't le'u žes bya ste ñi śu rca dgu pa'o<sup>173</sup> || || XXX. - 379a<sup>6</sup>: ..... las | rtag tu nu'i<sup>174</sup> le'u žes bya ste sum ču pa'o<sup>175</sup> || || XXXI. - 388b<sup>5</sup>: ..... las | čhos 'phags kyi le'u žes bya ste sum ču rca gčig pa'o<sup>176</sup> || || XXXII. - 390b<sup>1</sup>: ..... las | yons su gtad pa'i<sup>177</sup> le'u žes bya ste sum cu rca gñis pa'o<sup>178</sup> || ||
```

Es folgen nun die Beginnvermerke der bam po:

1. f. [1b²]; 2. f. 21a<sup>5</sup>; 3. f. 37b<sup>5</sup>; 4. f. 57b<sup>6</sup>; 5. f. 74a<sup>4</sup>; 6. f. 91b<sup>4</sup>; 7. f. 107a<sup>3</sup>; 8. f. 152a<sup>4</sup>; 9. f. 141b<sup>1</sup>; 10. f. 168a<sup>4</sup>; 11. f. 175a<sup>6</sup>; 12. f. 189b<sup>6</sup>; 13. f. 204b<sup>6</sup>; 14. f. 220a<sup>6</sup>; 15. f. 234a<sup>6</sup>; 16. f. 251b<sup>4</sup>; 17. f. 267b<sup>1</sup>; 18. f. 283a<sup>1</sup>; 19. f. 299a<sup>1</sup>; 20. f. 312b<sup>4</sup>; 21. f. 324a<sup>6</sup>; 22. f. 340a<sup>4</sup>; 23. f. 359a<sup>2</sup>; 24. f. 374b<sup>1</sup>.

Kolophon, ff. 390b2-391a3:

bčom ldan 'das ma 'phags pa ses rab kyi pha rol tu phyin pa brgyad ston pa rjogs so || || rgya gar gyl mkhan po śākya se na dan jñā na siddhi dan źu čhen gyi lo ccha ba ban de dha rma (3) tā šī la la sogs pas bsgyur čiň žus te gtan la phab | slad kyis dbaň phyug dam pa'i mna' bdag bod kyi dpal lha bcan po bkra śis lha sde bcan gyis bkas | rgya gar gyi mkhan po su bhā și ta dan | sgra bsgyur gyi lo ccha ba dge slon rin čhen bžan pos 'grel <4> pa dan mthun par bsgyur | slad kyis rgya gar gyi mkhan po paṇḍi ta čhen po dī paṃ ka ra śrī jñā na dan | żu čhen gyi lo ccha ba dge sloň rin čhen bzaň pos yul dbus kyi 'grel pa la gtugs nas bčos śiň źus te gtan la phab | yan slad kyis kyi smad gñe than 179 na mo čher | pandi (5) ta čhen po di pam ka ra śrī jñā na dan | lo ccha ba 'brom rgyal ba'i 'byun gnas gñis kyis brgyad ston pa bśad pa'i dus su čhe loh žig gtan la phab | phyis ra<sup>180</sup> sgreh gi gcug lag khah du lo ccha ba 'brom rgyal ba'i 'byun gnas kyis rgya gar gyi mdo gsum la gtugs <6> nas lan gñis gtan la phab | slad kyis yan lo ccha ba de ñid kyis bśad pa mjad čin phran chegs kyan gtan la phab | dus phyis lo ccha ba čhen po šākya'i dge sloù blo ldan šes rab kyis kha čhe'i dpe dan yul dbus kyi dpe du ma bsags nas gtan la phab | <391a1> slar yan sñigs dus kyi thams čad mkhyen pa čhen po | źa181 lu lo ccha ba dpal rin čhen čhos skyoň bzaň po'í žal sňa kyis | rgya bod kyi dpe du ma daň bstun nas śin tu rnam par dag par mjad pa'i ma phyi182 dań | rgya dpe gñis dań | bod dpe par <2> ma rnams la gtugs te | śākya'i dge sloù mha' ris rab 'byams pa dpal 'byor rgyal mchan dan | skad gñis smra ba'i beun pa kun dga' čhos bzan gñis kyis | rnam 'gyur lčags pho stag lo'i mčhu'i zla ba'i candra ches kyi dkyil'khor ña yons su gan (3) ba'i ñin | yar stod183 śambu ste bde 'byun gi gańs ri čhen pos mjes pa'i yul gyi thig le yans par źus śin dag par byas pa'o || ||

Hymnus, f. 391a3-b6: svasti |

bgrañ yas lus čan mig gi bdud rci mchan dpes rnam bkra mjes pa'i sku ||
bgrañ dka'i 'grol <4> dañ rañ blo dañ<sup>184</sup> 'cham zab rgyas čhos chul 'doms pa'i gsuñ ||
bgrañ gis mi lañ śes bya ma lus mñon sum gčig čan gzigs pa'i thugs ||
bgrañ yas yon tan chogs kyis mñon 'phags śākya'i gco bor phyag 'chal lo || 1

gan des dmigs med brce bas kun <5> bslan ste ||
mtha' yas 'gro rnams srid źi'i 'figs pa las ||
skyob slad čhos phun brgyad khri bźi ston sñed ||
gsun ba kun gyi rab dan phul byun źes || 1
rgyal ba ñid kyis bsnags pa'i śer phyin gyi ||

```
gźuń mčhog 'phags pa brgyad stoń żes grags pa ||
 zab rgyas (6) lam gyi gnañ kun yoñs rjogs par ||
   dbañ rnon gdul byar gco bor bstan pa 'di || 2
 thub pa'i bstan dan skye dgu bde ba'i slad ||
   dpyod ldan gu śrī śes rab rgya mcho yis ||
lhag bsam dag pas rgyu chogs lags sgrub ste ||
   bkras lhun li than rgyal khab čhen po (91b1) sogs | 3
yul gru du ma'i dpe dan bstun byas nas ||
   brjod byed lan bdun par du legs zus te ||
'Jam dbyańs goń ma'i rgyal khab pe'i čiń du ||
  par du bsgrubs pa'i bsod nams gañ thob pa | 4
'dis mchon ran gżan skyes 'phags ma lus pa'i ||
   dus gsum (2) dge chogs fi sñed yod do čog ||
bsdoms pa'i mthu las srid pa'i rgya mcho ru ||
  byin ba'i 'gro kun kun mkhyen gnas thob śog | 5
thub bstan spyi dan khyad par con kha pa'i ||
  dri med lugs bzań phyogs bčur rgyas pa dań ||
bstan pa rin čhen gcug tu rtag mčhod pa'i ||
  lha mi'i <3> chogs kyi 'dod dgu 'grub par śog | 6
byed po'an ded nas che rabs thams čad du ||
  mchan Idan bśes mjal dam sdom legs bsruń nas ||
theg mčhog la žugs chogs gñis myur rjogs nas ||
  bla med sku bźi'i bdag ñid 'thob gyur čig | 7
čhos 'di gan gis ñan źin <4> sems pa dan ||
  bsgoms dań bkłag dań mčhod pa'i skye bo kun ||
rgyal ba dgyes pa'i lam dan mi 'bral źin ||
  rgyal sras spyod par kun du 'fug par śog | | 8
'jig rten khams su nad rims 'thab rcod dan ||
  mu ge lo ñes sad ser than pa sogs ||
mi 'dod kun źi (5) lo phyug dpal 'byor 'phel ||
  dge legs dpal la rol pa'i bkra śis śog | 9
```

čes šes rab kyi pha rol tu phyin pa brgyad stoň pa 'di ñid bstan 'gror sman pa'i čhed du ||
gsuň rab kyi don la rnam dpyod mčhog tu yaňs pa gu śrī dge sloň šes rab rgya mchos par du
sgrub pa'i <6> čhe || par byaň 'di lta bu žig dgos žes bskul ba'i dor || rnam gyeň daň čhos
brgyad kyi bran du gyur pa sku skyes ňag dbaň čhos grags kyis sbyar ba'i yi ge ni rnam dpyod
daň ldan pa chul khrims čhos 'phel gyis bgyis pa dge legs su gyur čig || maṅga lam || ||

Der Kolophon führt eine Reihe von Indizien für eine lange Übersetzungeschichte der tibetischen Astasähasrikā an, die sich zeitlich abgrenzen lassen.

Als erste Übersetzer werden die Inder Śākyasena und Jñānasiddhi, sowie der Tibeter Dharmatāśīla und dessen Mitarbeiter genannt. Die Übersetzungstätigkeit der beiden Inder beschränkte sich auf diesen Text. Deb snon (Roerich, p. 77) weiss nur zu berichten, dass der Brahmane Śākyasena die aus Gra phyi stammenden Übersetzer Rluns Legs pa'i ses rab und sKyogs Ses rab 'byun gnas im Vinaya, der monastischen Disziplin, unterrichtet habe. Über Jñānasiddhi liess sich nichts feststellen; Čhos 'byun mKhas pa (ed. Lokesh Chandra, p. 170) erwähnt einen Tibeter Jñanasiddhi aus Če (= lČe).

Da Dharmatāšila im Kolophon des Glossars Mahāvyutpatti und im Kolophon des Nighanţu als Mitarbeiter genannt wird, kann die Regierungszeit des Königs Ral pa čan (823–841) als erste Übersetzungszeit angenommen werden.

Die zweite Übersetzung wurde auf Befehl des Königs bKra sis sde bcan, auch Khri bkra sis Ide bcan<sup>185</sup>, von dem Inder Subhäsita und dem Tibeter Rin čhen bzan po in Übereinstimmung mit dem Kommentar durchgeführt. Subhäsita ist auch als Übersetzer des Kommentars Âloka<sup>186</sup> von Haribhadra, der hier gemeint sein dürfte, bekannt, die er mit Rin čhen bzan po auf Anordnung des gleichen Fürsten meisterte. Deb snon, p. 209, gibt ihn auch als Übersetzer des Kommentars Ñi khri snan ba<sup>187</sup> von Vimuktasena an, doch erfahren wir aus dem Kolophon des Texts andere Namen. Rin čhen bzan po gehört zu den grossen Übersetzern Tibets. Seine Lebenszeit wird von Cordier<sup>188</sup> und Hoffmann<sup>189</sup> mit 958–1055, von Lalou<sup>190</sup> mit 955–1053 angenommen. Die zweite Übersetzung ist demnach um die Wende des 11. Jahrhunderts entstanden.

Etwa zur gleichen Zeit dürste die Korrektur und Neuordnung der Aşţasāhasrikā durch Rin čhen bzan po nach einem nordindischen<sup>191</sup> Kommentar in Zusammenarbeit mit dem grossen Dīpamkaraśrījnāna<sup>192</sup> (gestorben 1054), dem ersten Reformator des tibetischen Buddhismus, durchgeführt worden sein. Letzterer ordnete im Kloster sÑe than Na mo čhe im Distrikt sKyid smad den Text gründlich. Sein Mitarbeiter war 'Brom rGyal ba'i 'byun gnas (1005–1064), der Gründer der bKa' gdams pa Schule. 'Brom rGyal ba'i 'byun gnas ordnete den Text später nahmals im Kloster Rva sgren zweimal nach drei indischen Texten.

In der Folgezeit bearbeitete der grosse Philologe [rNog] Blo Idan ses rab (1059-1109) die Aşţasāhasrikā nach einer Sammlung vieler Handschriften aus Magadha und Kaschmir.

Eine sorgfältige Redaktion erfuhr der Text später von dem grossen Meister Rin čhen čhos skyon bzan po (1438-1525?) aus Žva lu, der ihn nach vielen indischen und tibetischen Handschriften verglich und berichtigte.

Soweit reichen die Angaben des Kolophons der Kanjur-Ausgabe. Die Berner Aşţa-sāhasrikā berichtet nun weiter, dass eine erneute, weitgehende Durchsicht und Korrektur des Texts nach zwei indischen Handschriften (rgya dpe) und tibetischen Blockdrucken (bod dpe par ma) von dem Akademiker (rab 'byams pa) dPal 'byor rgyal mchan in Zusammenarbeit mit dem Meisterdolmetscher (skad gñis smra ba'i bcun pa) Kun dga' čhos bzan po am Vollmondstag des Monats Maghā des Vikṛta- oder Eisen-Tiger Jahres in dem schönen Lande, dessen Wahrzeichen der gewaltige, schneebedeckte Śambu, auch bDe 'byun genannt, sei, abgeschlossen wurde. Da der genaue Zyklus (rab byun) nicht angegeben ist, können wir auf die Jahre 1590/X, 1650/XI, 1710/XII, 1770/XIII schliessen. Ein Gletscherberg Śam bu ist im Deb snon an vielen Stellen erwähnt. Die Angaben im Kolophon sind zu ungenau, als dass man das Kloster Śam bu ree dgu<sup>193</sup> vermuten dürfe.

Aus dem Hymnus, der aus einem Einleitungsgebet (mangalācarana) und 9 Versen besteht, deren Versviertel (pāda) stets 9 Silben haben, ist noch zu entnehmen, dass der Text, bevor er in Peking (Pe'i čin) in Platten geschmitten wurde, noch siebenmal durchgelesen, nachdem er schon vorher in der Residenz bKras Ihun Li than und in anderen Orten mit Handschriften verschiedenster Herkunft verglichen worden sei. Als Kopist wird Chul khrims čhos 'phel aus dem Gefolge des Nag dban Čhos grags genannt.

Nach diesen Angaben handelt es sich bei der Aşţasāhasrikā des Bernischen Historischen Museums um einen Pekinger Druck, der nach einer Vorlage gefertigt wurde, die aus einer Landschaft stammt, deren Wahrzeichen der schneebedeckte Sambu ist, vermutlich Zentraltibet (südöstlich von lHa-sa).

## ANMERKUNGEN

- 1. Lies 'Bras sgo man bKa' ram skyor dpon Thub bstan dBañ rgyal. Name ist hier nur Thub-bstan dBañ-rgyal. bKa' ram skyor dpon stellt dagegen einen niedrigen geistlichen Rang dar, der am Seminar sGo mañ chos grva der bekannten Klosterhochschule 'Bras-spuñs, nordwestlich von 1Ha-sa, erworben wurde. 'Bras sgo mañ ist somit eine Abkürzung für 'Bras spuñs Sgo mañ chos grva.
- Ich bin Herrn Professor Dr. W. Heissig, Bonn, für seinen Hinweis auf die Zürcher Tibetica und Herrn Professor Dr. K. Henking, Bern-Zürich, für Angaben über die Berner Tibetsammlung zu Dank verpflichtet.
- 3. M. Lalou, Catalogue du Fonds tibétain de la Bibliothèque nationale. Quatrième partie. Les mDo-man, Paris 1931. Der Titel mDo-man, entnommen aus sTag bstan mDo man sin tu sdu brgyad pa (Lalou vermutet rTag ~ ~ ~ tu brgyan pa als richtige Schreibung), ist missverständlich, weil mDo-man in den Kanjur Rezensionen von sKu-'bum, sDe-dge, Urga und Čo-ne als Marginaltitel der zahlreichen Bande der Abteilung der Sutra (mDo) Werke erscheint, also für exegetische Texte. Statt der in tibetisch-chinesischen Codices belegten langen Bezeichnung gZuns dan mdo phran ne bar mkho ba bsdus pa empfiehlt sich des knappe gZuns bsdus als Entsprechung für Dhäranīsamgraha, dem Titel des Sanskritoriginals. gZuns 'dus mit der gleicher Bedeutung begegnet uns am linken Blattrand recto der Bände e und vam des sDe-dge Kanjur, die durchweg kleine Dhāranī-Schriften enthalten.

Der tibetische Dhäranīsamgraha umfasst, wie der Kanjur, zwei grundverschiedene Texte, die dem Dualismus des späten Mahāyāna entsprechen, so z.B. ordnet der Blockdruck No. 3546/47 der Sammlung Schilling von Canstadt im Institut de France die 167 Texte in zwei Abteilungen, nämlich (1) Erlesene Werke der Abteilung rGyud des Kanjur und aus anderen Tantra-Codices, (2) Exegetische Sutren und Auszüge aus diesen. Die Sammlung Schulemann (Bonn) besitzt ein Exemplar dieses zweibändigen tibetisch-chinesischen Dhäranīsamgraha aus der ehemaligen Sammlung Corsten.

- Man beachte die alte Schreibung l\u00e4og f\u00fcr \u00e4og. Als weitere Titelvariante erscheint hier gZu\u00e1s bsdud pa.
- Ich folge den Angaben der Inventarkartei der Völkerkundlichen Sammlung der Universität Zürich.
- 6. Wohl identisch mit dem österreichischen Botaniker Heinrich Handel-Manzetti, der während des Ersten Weltkrieges das südwestliche Randgebiet Chinas bereiste. Das Museum für Völkerkunde in Wien erwarb in 1922 eine tibetische Handschrift und 3 Drucke, von denen nur 1 Druck einen vollständigen Text enthält. Vgl. R. Nebesky-Wojkowitz, Tibetan Blockprints and Manuscripts in possession of the Museum of Ethnology in Vienna, im "Archiv für Völkerkunde", Band XIII, 1958, pp. 180/1.
- Lies Goñ dkar dgon pa, vermutlich Goñ dkar čhos grva, ein Sa skya Kloster südwestlich von IHa-sa, das Thon-mi Kun-dga' rnam-rgyal (1432-1496) im Jahre 1464 gründete.
- Nach W. Heissig, Eine kleine mongolische Klosterbibliothek in Tsakhar, Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums, XLI/XLII, 1961/1962.
- Heissig, op. cit. (Anmerkung 3) nennt 16 Bände Yum, 4 Bände Ñi śu lha pa und 1 Band Astasāhasrikā.

- M. WINTERNITZ, Geschichte der indischen Literatur, 2. Bd. 1. Hälfte. Die buddhistische Literatur, Leipzig 1913, p. 247.
- M. WINTERNITZ, Der Mahäyäna-Buddhismus nach Sanskrit- und Prakrittexten, Tübingen 1930, p. 2.
- 12. Das 48. Jahr des sechzigjährigen Kalenders nach tibetischer Rechnung.
- Nach dem tibetischen Werk bsTan reis 'dod sbyin gter bum, einer Streitschrift zur Berichtigung der buddhistischen Chronologie, die der tibetische Mönch Suresamatibhadra im Jahre 1591 schrieb.
- Sh. Bh. Dasgupta, An Introduction to T\u00e4ntric Buddhism, Calcutta 1950, pp. 42, 60, 61, 71.
- Vgl. St. Stcherbatsky, The Conception of Buddhist Nirvāņa, Leningrad 1927, p. 45, der "climax of wisdom" übersetzt und auf die Paraphrase in der Aşţasāhasrikā, 94.14, verweist: tathāgatakāyo bhūtakoţiprabhāvito drasţavyo yad uta prajñāpāramitā.
- Die sechs Päramitäs sind: Freigebigkeit (däna), Befolgung der Sittengebote (śila),
   Geduld (kṣānti), Tatkraft (vīrya), Versenkung (dhyāna) und diese alle krönend –
   Weisheit (prajñā).
- 17. St. Stcherbatsky, op. cit., p. 232.
- 17a. L. Petech, Indien bis zur Mitte des 6. Jahrhunderts, in Propyläen-Weltgeschichte, Bd. 2: Hochkulturen des mittleren und östlichen Asiens, Frankfurt 1962, pp. 451/2.
- 18. Yum scheint jüngeren Datums zu sein, denn Yum begegnet uns nicht in dem religionsgeschichtlichen Werk Čhos 'byun čhen mo, f. 70b4. Die Einteilung der Gruppen I und II ist dort die gleiche. Die Gruppe III erfährt aber eine Aufteilung in zwei Untergruppen: (1) bsDus pa'i rgyas pa: brGyad ston pa; (2) bsDus pa'i bsdus pa: Yon tan rin po čhe sdud pa (Ratnagunasamcaya). Vgl. dKar čhag Zla 'od gżon nu'i 'khri śin, ff. 117a2-118b1; Urga dKar-čhag, f. 14a3-15b6.

Yum entspricht im Sanskrit mātṛkā, einer Bezeichnung für den 3. Hauptteil Abhidharmapiṭaka des Kanons des frühen Mahāyāna-Buddhismus. Im Hīnayāna-Buddhismus
umfasst das Abhidhammapiṭaka Werke, die zumeist detaillierte Erläuterungen zu
den verschiedenen Begriffen erkenntnistheoretischen, phychologischen und ethischen
Inhalts enthalten, die in der Lehre vorkommen (W. Geiger, Pāli Literatur und
Sprache, Strassburg 1916, p. 16).

Für rgyas pa (erweiterte), 'brin po (mittlere), bsdus pa (zusammengefasste) hat W. Heissig, Die Pekinger Lamaistischen Blockdrucke in mongolischer Sprache, Wiesbaden, 1954, p. 29, die passenden deutschen Äquivalente gegeben.

- 18a. Voller Titel: bKa' 'gyur rin po čhe'i gsun par srid gsum rgyan gčig rju 'phrul śin rta'i dkar čhag no mchar bkod pa rGya mcho'i lde mig če bya ba, im Kolophon, f. 124a3: rGyal ba'i bka' 'gyur ro čog gi gsun par rin po čhe srid gsum rgyan gčig rju 'phrul śin rta'i dkar čhag no mchar bkod pa rGya mcho'i lde mig če bya ba.
- 19. Über diese Texte berichtet M. Lalou, La version tibétaine des Prajñāpāramitā, Journal Asiatique, pp. 87-102 (Juillet-Septembre 1929). Die Verfasserin berücksichtigt nicht die sDe-dge und IHa-sa Redaktionen des Kanjur, deren Schlussband der Prajñāpāramitā-Abteilung neben Prajñāpāramitā-Schriften auch Übersetzungen aus jüngerer Zeit von kleinen, sehr alten Sūtras (ses rab sna chogs dan mdo gsar 'gyur) enthält, die nach der sNar than Redaktion einer anderen Lehrverkündigung angehören.

- St. Know, The two first Chapters of the Daśasāhasrikā prajñāpāramitā. Restoration of the Sanskrit Text, Analysis, and Index, Oslo 1941, p. 6.
- SUMATIRATNA, Bod Hor kyl brda yig min chig don gsum gsal bar byed pa'i mun sel sgron me (ed. Rinčhen), Ulan-Batar 1959, Bd. II p. 1088: rGya yig dban du byas na yi ge so gñis dan | Bod yig la chig par ñer brgyad la śo lo ka re bya'o. Vgl. auch M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, II.1, p. 247 (Anm. 2); H. HACKMANN, Chinesische Philosophie, München 1927, p. 250 (Anm.)
- 22. Japanische Ausgaben: Nanjio 1 (a): Taisho 220 (1).
- Index du Gandjour imprimé dans le Couvent de Goumboum dans le Tübet. Composé par le Baron Schilling de Canstadt, Kiakhta 1831 (Text Nr. 8).
- 24. Nach dem Exemplar der Bibliothèque Nationale, Paris,
- 25. A Catalogue-Index of the Tibetan Buddhist Canons (Bkaḥ-ḥgyur and Bstan-ḥgyur). Published by Töhoku Imperial University, Sendai (Japan), 1934. Text Nr. 8. Es ist ratsam, den dKar čhag bDe bar gśegs pa'i bka' Gañs čan gyi brdas drańs pa'i phyi mo'i chogs Ji sñed pa par du bsgrubs pa'i chul las ñe bar brcams pa'i gtam bzań po blo ldan mos pa'i kunda yońs su kha bye ba'i zla 'od gżon nu'i 'khri śiń (Abkürzung: Zla 'od gżon nu'i 'khri śiń), ff. 117a7-b5, hinzuziehen.
- 26. Vermutlich 395a5.
- 27. Nach Angaben des dKar chag bDe bar géegs pa'i bka' 'gyur ro cog par du béens pa'i dkar chag dGe mchan 'bum phrag phyogs mthar 'phel bar byed pa'i skye ba lna pa'i sgra dbyans ées bya ba, ff. 14b1-15a1. Ich danke Herrn Dr. Lokesh Chandra, New Delhi, auch an dieser Stelle herzlich, dass er mir einen Mikrofilm dieses sonst nicht zugänglichen dKar chag zur Verfügung gestellt hat.

Literatur: Lokesh Chandra, A newly discovered Urga Edition of the Tibetan Kanjur, Indo-Iranian Journal, Vol. 111 – 1959 – Nr. 3. Lokesh Chandra, Transcription of the Introductory Part of the Urga Edition of the Tibetan Kanjur, Indo-Iranian Journal, ib. Man beachte auch: bKa' 'gyur gyi dkar chag oder Der Index des Kandjur. Herausgegeben von der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften und bevorwortet von I. J. Schmidt, St. Petersburg 1845, p. 2 (Text Nr. 8).

- 28. Urga dKar čhag liest 284.
- 29. Urga dKar čhag: 388 (schwer lesbar).
- 30. Petersburger Index: 393, aber berichtigt p. 205.
- Nach dem Exemplar der Bayerischen Staatsbibliothek, München, Der Kurzkatalog rGyal ba'i bka' 'gyur rin po čhe'i čhos chan so so'i mchan byañ dkar čhag, im Kolophon, f. 40b7, auch Čhos chan so sor gzigs bde'i dkar čhag bsdus pa, erleicherte mein Arbeit.
- 32. Hermann Beckh, Verzeichnis der tibetischen Handschriften. Erste Abteilung. Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu Berlin, Berlin 1914, p. 6 (Bd. 17-30). Die Katalogisierung ist irreführend, wie schon Erik Haarh in der Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 1953, pp. 539-540, mitgeteilt hat, weil sich "ein in tibetischer Sprache geschriebener, vollständiger und ausführlicher Originalindex der Sammlung in der Handschrift selbst" befände. Ich glaube nicht, dass es sich um den dKar-čhag er zählt 64 fol. der Handschrift selbst handelt, sondern um den dKar-čhag einer anderen unbekannten, vermutlich älteren Redaktion oder Rezension des Kanjur. Ich ergänze Haarh's Gegenüberstellung wie folgt:

| Bände    | dKar-čhag                              | Kanjur-Handschrift           | Beckh       |
|----------|----------------------------------------|------------------------------|-------------|
| 1 - 24   | (1) rGyud, ka - ya                     | Bd. 1 - 24 ka-ya             | Bd. 85 -108 |
| 25 - 38  | <ol><li>sToù phrag brgya pa,</li></ol> |                              |             |
|          | ka – pha                               | - 25 - 38 ka-pha             | - 17 -30    |
| 39 - 42  | (3) sTon phrag ñi śu lna pa,           |                              |             |
|          | ka – na                                | - 39 - 42 ka-na              | - 31 -34    |
| 43 - 45a | (4) Khri brgyad stoh pa,               |                              |             |
|          | kaḥ – gaḥ (1. Teil)                    | - 43 - 45a ka - ga (1. Teil) | - 36 -38.1  |
| 45b- 46  | (5) Khri pa,                           |                              |             |
|          | gaļi (2. Teil) — na                    | - 45b- 46 ga (2. Teil) - na  | - 38.2-39   |
| 47       | (6) brGyad ston pa, ka                 | - 47 - 54 ka                 | - 35        |
| 48       | (7) Šes rab sna chogs, kā              | - 48 ka                      | - 40        |
| 49 -54   | (8) Phal po čhe, ka - čha              | - 49 - 54 ka-čha             | - 41 -46    |
| 55- 60   | (9) dKon brcegs, ka – čha              | - 55 - 60 ka-čha             | - 47 -52    |
| 61 - 92  | (10) mDo sde sna chogs, ka             |                              |             |
|          | ka - ah                                | - 61 - 92 ka - aḥ            | - 53 -84    |
| 93 105   | (11) 'Dul ba, ka – pa                  | - 93 -108 ka-ma              | - 116       |
| 105      |                                        | 108                          | 108         |

Die Abteilung 'Dul ba zählt nach dem dKar-čhag nur 13 Bände; Es fehlen pha, ba und ma; letzterer mit 19 Texten (Beckh, 16.2-19), die lediglich nach dem Schlussvermerk des skabs IX als Addenda (mjug sdu ba) aufgezählt werden. Damit dürfte die Identität der Marburger Kanjur-Handschrift mit der Kanjur-Rezension, die dem dKar-čhag zugrunde lag, sehr zweifelhaft sein. Es sei noch darauf hingewiesen, dass der handschriftliche Kanjur als Legs par sgrub pa'i rgyal ba'i bka' 'gyur (Bd. 'Dul ba, ma, f. 2b¹) bezeichnet wird, der 108 Bände umfasse und am 15. Tage der ersten Mondhälfte des 7. Monats im Jahre des männlichen Eisen-Affen, im 19. Jahre der Regierungszeit des K'ang-hsi (Khañ śi rgyal po'i gdan sa lo bču dgu || lčags pho sbrel (lies spre) lo'i zla ba bdun pa yi || yar no'i dkyil 'khor rgyas pa'i bčvo lna la) vollendet worden ist. Das entspricht 1680; vgl. E. Haarh, op. cit. Der leider nicht datierte dKar-čhag hat die bekanntere Kanjur-Bezeichnung bDe bar gśegs pa'i gsun rab rin po čhe (f. 1a¹) oder, wie in den Schlussvermerken stets belegt, die ungewöhnliche Form Thub pa'i gsun rab 'gyur ro; ff. 16a², 17b7, 19a³, 33b⁴, 35b7, 39a⁵, 40b¹, 54b⁴, 61a⁴.

- Nach der japanischen photomechanischen Ausgabe The Tibetan Tripiţaka, Peking Edition. Edited by Daisetz T. S. Suzuki, Tokyo-Kyoto. Vols. 12-18 (Text-Nr. 730).
- Taishun Mibu, A Comparative List of the Bkah hgyur Division in the Co-ne, Peking, Sde-dge and Snar-than Editions with an introduction to the Bkah-hgyur Division of the Co-ne Edition, Taisho Daigaku Kenkyukiyo No. 44, March 1959, Tokyo.
- 35. Strich (čhig śad) unterbleibt im Text.
- 36. Nur 1 Doppelstrich (Ris śad) am Ende der Zeile.
- Verstochen po.
- Im Text gsumo.
- 39. las unterbleibt.

- 40. Verstochen ba sño.
- 41. Verstochen ba'o.
- Chinesische Paginierung: 30a<sup>2</sup>.
- 43. Chinesische Paginierung: 43a8.
- 44. Verstochen pa ču'o.
- 45. Chinesische Paginierung: 58b4.
- 46. Chinesische Paginierung: 81b7.
- 47. Chinesische Paginierung: 107a4.
- 48. Chinesische Paginierung: 275a3.
- 49. Verstochen lñap ču (statt lňa bču).
- 50. Der Plattenstecher liest gñi mas für gñis pa'o oder gñis so.
- Lies LXIII; vgl. Ōtani-Katalog, p. 195.
- 52. Verstochen bzad.
- 53. Skt. Lakşanānuvyalijanākşarābhinirhārapāramitāparivarta.
- 54. Skt. Samatānirdešaparīvarta.
- Lies LXIX.
- 56. Vermutlich le'u LXX.
- Die Pariser Sanskrit-Handschrift 68 hat: dharmmakäyädhikärah šikşäparivartta
   (J. FILLIOZAT, Catalogue du Fonds Sanscrit, Paris 1941, p. 60.)
- 58. Ōtani-Katalog missversteht gtan ba (p. 196) und gtan pa (pp. 209, 212).
- 59. Vgl. f. 83b7: Ina brgya že gfiis; f. 84a1: Ina brgya so gfiis.
- 60. Im Text ka.
- 61. Im Text santa.
- Verstochen bāη, wohl bā.
- 63. = ye dharmā hetuprabhavā hetun teṣām tathāgato hy avadat | teṣām ca nirodha evamvādī mahāśramanah. Vgl. R. O. Meisezahl, Die tibetischen Handschriften und Drucke des Linden Museums in Stuttgart, in Tribus, Zeitschrift für Ethnologie und ihre Nachbarwissenschaften, Neue Folge, Band 7/1957, p. 50.
- 64. Im Text: dum bu gsum ba (= pa) bam po ži ču gñis pa.
- Im Text richtig na gsum pa, unter der Zeile in Kleindruck nachgetragen bčul (!), so dass die fragwürdige Korrektur na bčul gsum pa lautet.
- 66. Verstochen bra.
- Im Text dharmma.
- Bu ston Rin čhen grub (1290–1364).
- Vermutlich Rin čhen rgyal mchan (1238-1322), ein Zeitgenosse des grossen Historikers; vgl. G. N. Roerich, The Blue Annals, Calcutta 1953, p. 213.
- 70. M. LALOU, op. cit., p. 91.
- Nan unterbleibt in The Blue Annals, pp. 104, 571.
- Zla 'od gźon nu'i 'khri śiń, f. 96b³; Čhos 'byun mKhas pa'i dga' ston (ed. Lokesh Chandra, p. 170): Če.
- 73. Zan unterbleibt in der Regel in den Kolophonen.
- 74. M. Lalou, Répertoire du Tanjur d'après le catalogue de P. Cordier, Paris 1933, p. 209: Khri bde (= 1de) sron bcan, 816-838 A. D., Daten, die die Annalen nicht bestätigen. Man vergleiche die bedeutsame Arbeit von Bunkyo Aoki, Study on Early Tibetan Chronicles regarding discrepancies of dates and their adjustments, Tokyo 1955 (sheet 2).

- 75. Čo-ne Tanjur, Abteilung sNa chogs, čo, f. 131a4: 'On čan do.
- Zla 'od gźon nu'i 'khri śiń, f. 96b<sup>3</sup>; Čhos 'byuń mKhas pa'i dga' ston (Ed. Lokesh Chandra), p. 170.
- 77. The Blue Annals (ed. Roerich), p. 571.
- H. HOFFMANN, Die Religionen Tibets, Freiburg-München 1956, p. 70, gibt 817-836 und folgt somit den Annalen l.Jon bzah.
- 79. Es muss die Feststellung unerört bleiben, die der Japaner Sinten Sakai in Wu t'ai shan (China) gemacht hat, dass dort eine unbekannte Čo-ne Ausgabe des Kanjur vorhanden sei, die durch die abweichende Grösse ihrer Druckblöcke sich von dem Čo-ne Kanjur im Besitz der Toyo Bunko, Tokyo, distanziere. Die Masse sollen etwa die des sDe-dge Kanjur, 19½ × 3 inch., sein. Mibu, op. cit., weist darauf hin, dass die Druckblöcke des Čo-ne Kanjur 3½ inch. kürzer seien als die des sNar-than Kanjur (22 × 4½ inch.), also 18½ × 4½ inch. Die von Poleman mitgeteilten Masse 20½ × 3½ inch. für den Čo-ne Kanjur der Library of Congress würde die Frage noch mehr verwirren. Ich kann hier die Masse der Tanjur-Rezensionen von Čo-ne, sDe-dge und sNar-than mitteilen, obwohl ich kaum glaube, dass die Angaben wesentlich helfen können. Man ist überrascht, wie stark Čo-ne im Druckspiegel von den anderen Ausgaben abweicht.

Čo-ne(Library of Congress, Washington):<br/>Blattgrösse550 × 180 mm<br/>Druckspiegels De-dge(Westdeutsche Bibliothek, Marburg):<br/>Blattgrösse600 × 115 mm<br/>Druckspiegels Nar-than(Westdeutsche Bibliothek, Marburg):<br/>Blattgrösse520 × 70 mms Nar-than(Westdeutsche Bibliothek, Marburg):<br/>Blattgrösse630 × 160 mmDruckspiegel580 × 80 mm

Absolut genaue Masse lassen sich nicht feststellen; die Schwankungen betragen zwischen 1-5 mm.

- C. Bendall, Catalogue of the Buddhist Sanskrit Manuscripts in the University Library, Cambridge 1883, p. 144.
- J. FILLIOZAT, op. cit., pp. 60, 61. In den Kapitelschlussvermerken der Hss. 71-72-73
  erscheint der erweiterte Titel äryaPañcavimsatisähasrikä bhagavati prajñāpāramitā
  Abhisamayalamkārānusāreņa samsodhitā, weil dem Text ein selbständiges Sastra Abhisamayalamkāraprajñāpāramitopadeša beigegeben ist.
- Т. Матsumoto, op. cit., pp. 2, 23; Р. Ch. Bagchi, La Canon Bouddhique en Chine, Paris 1926, p. 120.
- 83. T. Matsumoto, op. cit., pp. 3, 23; P. Ch. Bacchi, op. cit., p. 185. Von Kumärajīva stammt auch die chinesische Übersetzung des grossen Kommentars Mahäprajñāpāramitopadeśa von Nāgārjuna (Taisho Nr. 1509), das 100 ch'üan umfasst. Das Werke wurde von Sögen Yamagami in Kokuyaku Daizökyō, Ronbu, vols. 1-4, und von Mano Shojun in Kokuyaku Issaikyō, Shakukyōron-bu, vols. 1-5, ins Japanische übertragen. Die erste wissenschaftliche, französische Übersetzung ist die von Emile Lamotte, La Traité de la grande Vertue de Nāgārjuna (Mahāprajñāpāramitāśāstra), Bibliothèque du Museon, Vol. 18, Louvain 1944: tome I, pp. 620; 1949, pp. 1118. Vgl. Nakamura Hajime, A Brief Survey of Japanese Studies on the Philosophical Schools of the

Mahāyāna, Acta Asiatica, Bulletin of The Institute Eastern Culture, Tokyo 1960, p. 59.

- 84. Man erwartet 381 fol.
- Zweites Prajňā[pāramitā]sūtra.
- Auch schlicht Ñi (= [Pañca]vimśati[sähasrikä]); vgl. R. O. Meisezahl, op. cit., p. 156.
- Unterbleibt in Bd. ka, f. 267b<sup>7</sup>; man erwartet tu, das in Bd. ga, ff. 91b<sup>7</sup>, 100b<sup>3</sup>, 149a<sup>6</sup>;
   Bd. na, f. 67b<sup>8</sup> belegt ist.
- 88. Vgl. die alte Lesart rab 'phyor in Bd. ka, f. 211a9.
- 89. Nur 1 Doppelstrich.
- 90. Man erwartet bčvo.
- 91. le'u ist hier überflüssig.
- 92. Nur 1 Doppelstrich mit spuns sad in der Mitte.
- 93. Verstochen dbe; Ötani Katalog, p. 203, korrumpiert dDe.
- 94. Verstochen bar.
- 95. Man erwartet tu.
- 96. Verstochen gi.
- 97. Unterbleibt im Text.
- 98. Verstochen du.
- 99. Ina ist handschriftlich unter der Zeile nachgetragen.
- Ötani Katalog, p. 204, missversteht gtañ.
- 101. Verstochen bid.
- 102. dum bu dan po || bam po gčig pa ||
- 103. Vgl. Anm. 63. Der "berühmteste buddhistische Spruch, der sich auf Tausenden von Votivgaben an buddhistischen Heiligtümern in Indien findet" (T. W. Rhys Davids, Buddhism, American Lectures, 2nd. ed. 1904, S. 42), wird dem Mönch Assaji (Skt. Aśvajit) in den Mund gelegt; die Päli-Version lautet im Vinayapiţaka, Mahāvagga (Ed. H. Oldenberg, London 1879, I.40):

ye dhammā hetuppabhavā teşam hetum tathāgato āha | tesan ca yo nirodho evamvādī mahāsamaņo ||

M. WINTERNITZ, Der ältere Buddhismus nach Texten des Tipiţaka, Tübingen 1929, p. 51, übersetzt:

"Von allen Dingen, die aus einer Ursache hervorgegangen sind, hat der Tathägata die Ursache verkündet, auch auch wie deren Vernichtung zustande kommt: darin besteht die Lehre des grossen Asketen."

Wir finden dieses Vers, der nach altbuddhistischer Tradition das Gewicht einer Predigt (dharmaparyāya) hat, am Schluss vieler bedeutender Werke, so z.B. Gandavyūha, ed. D. T. Suzuki und H. Idzumi, Tökyö 1949, p. 548; ed. P. L. Vaidya, Dharbanga 1960, p. 436; Lalitavistara, XXVII.11, ed. S. Lefmann, Halle 1902, Bd. I. 444; ed. P. L. Vaidya, Dharbhanga 1958, p. 320; Saddharmapundarīka, ed. H. Kern und Bunyiu Nanho, Bibl. Buddh. X, St. Petersbourg 1912, p. 487; ed. W. Wogihara und C. Tsuchida, Tökyö 1958, p. 394; ed. P. L. Vaidya, Dharbhanga 1960, p. 269; Suvarnaprabhāsottamasūtra, ed. Bunyiu Nanho und H. Idzumi, Kyoto 1931, p. 222.

- Verstochen bā.
- Verstochen ba.
- Korrumpiert mba; so auch im Peking Kanjur.

- Korrumpiert dhan; so auch im Peking Kanjur.
- 108. Korrumpiert met dbu dha; so auch im Peking Kanjur.
- sarvapāpasyākaraņam kušalasyopasampadam

svacittaparidamanu' etad buddhänu' śäsanam

paridamanu' und buddhānu' stehen hier als mittelindische Lesarten für paridamanam und buddhanam; ähnliche Beispiele in F. EDGERTON, Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and Dictionary, New Haven 1953, Vol. I p. 27 (3.58).

Der Vers stammt aus dem Dhammapada, einer alten Anthologie buddhistischer Spruchweisheit. Vers 183:

sabbapāpassa akaraņam kusalassa upasampadā sacittapariyodapanam etam buddhāna' sāsanam

"Das Vermeiden jeglicher bösen Tat, das Ausüben des Guten, die Reinigung des eigenen Herzens: - das ist die Lehre der Buddhas."

Vgl. M. WINTERNITZ, op. cit., p. 77.

- 110. Nach einer liebenswürdigen mündlichen Auskunft des Herrn Oberbibliotheksrat Dr. Meier (Bayerische Staatsbibliothek, München). Ich danke herzlich Herrn Professor Dr. E. Haenisch für seinen gütigen Rat und Herrn Dr. Liu Mau-tsai, Bonn, für seine freundliche Mitteilung vom 25.6.1963.
- dum bu gñis pa | bam po ñi ŝu gčig pa |
- Verstochen nah.
- Verstochen di.
- 114. Verstochen citti.
- 115. Im Text me.
- 116. dum bu gsum pa | bam po bźi bču gčig pa |
- 117. dum bu tha ma | bam po drug bču pa |
- 118. Verstochen hye.
- 119. Verstochen śu.
- 120. Im Text cittam.
- 121. Verstochen ma.
- M. Walleser, Prajñāpāramitā. Die Vollkommenheit der Erkenntnis. Nach indischen, tibetischen und chinesischen Quellen dargestellt. Göttingen 1914, p. 32.
- Bibliotheca Indica, New Series, No. 603. Astasāhasrikā prajūāpāramita. A Collection of Discourses on the Metaphysics of the Mahāyāna School of the Buddhists. Now first edited from Nepalese Sanskrit Mss., Calcutta, pp. XXVI, 530.
- 124. Матsuмото, op. cit., p. 36. Er folgt der falschen Lesart Lokarakşa von Nanлo. BAGCHI, op. cit., p. 38, verwirft auch die im tibetischen Text Grub mtha' yas kyl me lon (Übersetzung S. C. Das in J.A.S.B. 1882/90) belegte Form Šilukākşa.
- 125. WALLESER, op. cit., p. 32.
- 126. Nach BAGCHI, op. cit., pp. 40, 187, 289, 600 soll es sich bei den genannten Arbeiten um Übersetzungen der Daśasāhasrikā prajñāpāramitā handeln.
- 127. Das dürfte falsch sein; man erwartet 286 ff.
- Ötani-Katalog, p. 218, liest 311b8 (ohne Kolophon).
- 129. Verstochen gyin.
- 130. bžugs so (Skt viharati sma) heisst "(im Nachstehenden) ist enthalten", ein Vermerk, der in der Regel hinter jedem Aussentitel erscheint.
- 131. Herrscher der Kumbhanda-Dämonen ist der Wächter des Südens. Körperfarbe: grün (auch blau).

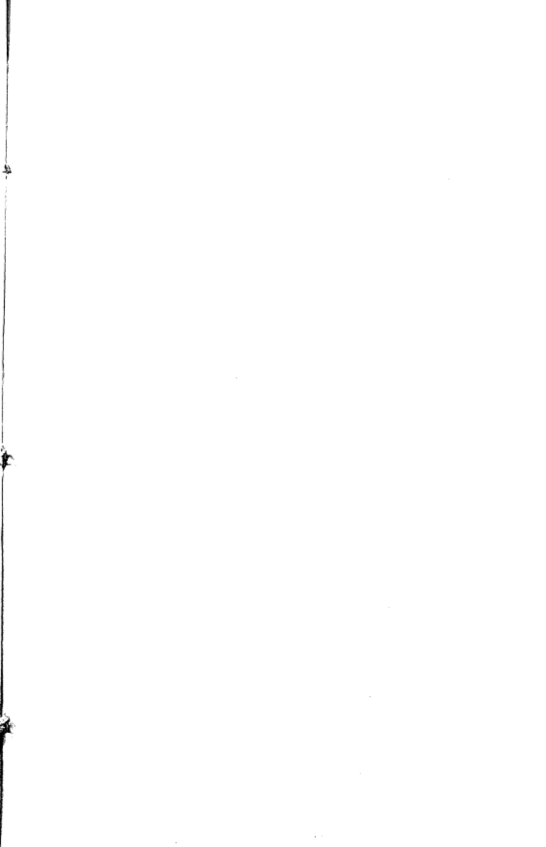
- 132. Herrscher der Gandharva-Genien ist der Wächter des Ostens. Körperfarbe: weiss.
- 133. Im Sanskrit haben wir Maghavan als Name des Indra, ferner Puramdara "Burgenzer-malmer", Sakra, Väsava, Sahasräkşa "tausendäugig".
- 134. Herrscher der Yakşa-Wesen ist der Wächter des Nordens. Körperfarbe: gelb.
- Herrscher der N\u00e4ga-Schlangengottheiten ist der W\u00e4chter des Westens. K\u00f6rperfarbe: rot.
- 136. Auch die vier Grosskönige (cāturmahārāja, tib. rgyal čhen bži) genannt. Vgl. J. F. Rock, The Na-khi Nāga Cult and Related Ceremonies, Part I (Rom 1952), p. 49: "These four gates are guarded by the four 2Ngaw-1la 2swue-2p'ä or victorious chiefs of the four quarters. They are identical with the Buddhist Lokapālas; the 1Na-2khi also call them 2Hä-1ddü 2ngaw-1la = the victorious gods. The eastern one is 2Yi-2k'o 2sso-3dzī the Tibetan Yul 'khor 'jin, the Indian Dhṛtarāṣṭra; the southern one is 1P'a-3gkyi-2bpū the Tibetan 'Phags skyes po, the Indian Virūḍhaka; the western one is 1Ssä-3mi-2zo the Tibetan sPyan mi bzan, the Indian Virūpākṣa, and the northern one is 2Na-2t'o-2ssä the Tibetan rNam thos sras, the Indian Vaiśravana.
- Im Text korrumpiert: ārya yaşa sā ta sri dra śa ja nā pā ra mi tā.
- 138. Verstochen laraga' ba ses bal gyi.
- 139. Ötani-Katalog, p. 216, mkyen, Druckfehler.
- aryāṣṭasāhasrikāyām prajūāpāramitāyām sarvākārajūatācaryāparivarto nāma prathamah.
- 141. Strich unterbleibt.
- 142. = ~ ~ śakraparivarto nāma dvitīyaḥ.
- 143. tu unterbleibt im Text.
- 144. Verstochen dad.
- = ~ aprameyagunadhäranapäramitästüpasatkäraparivarto näma tṛtīyaḥ.
- 146. = ~ ~ guṇaparikīrtanaparivarto nāma caturthaḥ.
- 147. = ~ ~ punyaparyāyaparivarto nāma pañcamaḥ; Ōtani-Katalog, ibid., liest guna.
- 148. Verstochen bdad für ba dan.
- 149. = ~ ~ anumodanāpariņāmanāparivarto nāma şaṣṭhaḥ. C. Bendall, op. cit., p. 2, ohne nāma.
- = ~ ~ nirayaparivarto nāma saptamaḥ. Bendall unterlässt nāma.
- 151. = ~ viśuddhiparivarto nāmāṣṭamaḥ.
- 152. = ~ ~ stutiparivarto nāma navamaḥ.
- 153. = ~ ~ dhāraņaguņaparikīrtana nāma daśamaḥ.
- 154. = ~ ~ mārakarmaparivarto nāmaikādašaļi.
- 155. = ~ ~ lokasamdarŝanaparivarto nāma dvādašaḥ.
- 156. = ~ ~ acintyaparivarto nāma trayodašaḥ.
- 157. = ~ ~ aupamyaparivarto nāma caturdaśaḥ.
- = ~ ~ devaparivarto n\u00e4ma pa\u00e4cada\u00e1a\u00e4.
- = ~ ~ tathatāparīvarto nāma şoḍaśaḥ.
- = ~ avinivartanīyākāralinganimittaparivarto nāma saptadaśah. Bendall unterlässt nimitta.
- = ~ ~ śūnyatāparivarto nāmāṣṭādaśaḥ.
- 162. = ~ ~ gangādevībhaginīparivarto nāmaikonavimšatitamah. Bendall liest devā.
- 163. = ~ ~ upāyakauśalyamīmāṃsāparivarto nāma viṃśatitamaḥ.
- 164. = ~ ~ mārakarmaparivarto nāma ekavimšatītamah.
- = ~ ~ kalyāņamitraparivarto nāma dvāviṃśatītamaḥ.

- 167. Verstochen da.
- 168. = ~ ~ abhimānaparivarto nāma caturvimśatitamah.
- 169. = ~ ~ śikṣāparīvarto nāma pañcaviṃśatitamaḥ.
- 170. = ~ ~ māyopamaparivarto nāma sadvimšatitamah.
- 171. = ~ ~ săraparivarto năma saptavimisatitamah.
- = ~ ~ avakīrņakusuma-nāma parivarto 'stavimśatitamaḥ.
- 173. = ~ ~ anugamaparivarto nāma ekonatriṃśattamaḥ.
- 174. Verstochen du'i.
- 175. = ~ ~ sadāpraruditaparivarto nāma triṃśattamaḥ.
- = ~ ~ dharmodgataparivarto nāmaikatriṃśattamaḥ.
- Otani-Katalog, p. 218, missversteht gtan ba, auch in der Fussnote falsch btan (= btad).
- = ~ ~ parindanāparivarto nāma dvātrimšattamah.
- 179. Vgl. Zla 'od gźon nu'i 'khri śiń f. 118a6; Urga dKar-čhag, f. 15a4: skyi smad sñe thań. IHa-sa Kanjur, brGyad stoń, ka, f. 449b: skyid~ mñe ~.
- 180. Steht für rva.
- 181. Steht für zva.
- 182. Peking und lHa-sa Kanjur schliessen: ma phyì las slar yan żus te gtan la phab pa'o.
- 183. Verstochen stoñ.
- 184. Im Text blon für blo dan.
- 185. Nach Cordier, Catalogue du Fonds Tibétain de la Bibliothèque Nationale de Paris, IVe. partie, Paris 1915, p. 277, identisch mit 'Od Ide, König von Gu ge (Westtibet).
- 186. CORDIER, op. cit., p. 277 (VI: mDo 'grel, Bd. čha); Tohoku Nr. 3791.
- Cordier, op. cit., p. 276 (I.2: mDo 'grel, Bd. ka); Tōhoku Nr. 3787.
- 188. CORDIER, op. cit., p. 277.
- 189. HOFFMANN, op. cit., p. 110.
- M. Lalou, Répertoire du Tanjur d'après le Catalogue de P. Cordier, Paris 1933, p. 211.
- 191. Tibetisch yul dbus entspricht Madhyadeśa. Dieser Ausdruck umfasst aber im buddhistischen Sprachgebrauch nach Mahāvastu I 198,13 die 16 Länder des ganzen nördlichen Indiens von Kamboja und Gandhära im Westen bis zu Magadha und Anga im Osten. Hier dürfte ohne Zweifel das zentrale nördliche Magadha gemeint sein.
- 192. Dīpamkaraśrijāāna stammte aus Vikramapurī in der bengalischen Landschaft Sahora, wahrscheinlich mit dem heutigen Sabhor zu identifizieren; vgl. H. Hoffmann, Die Gräber der tibetischen Könige im Distrikt 'P'yons rgyas, Göttingen 1950, p. 3 (Anm. 14).
- A. FERRARI, mK'yen brtse's Guide to the Holy Places of Central Tibet, Rom 1958, p. 142.

## Ergänzend zu Anmerkung 110:

Herr Professor Dr. W. Fuchs, Köln, übersetzt: "Die Firma Wang-hsing-yüan hat [diese] sauberen weissen Papierbogen gratis hergestellt". Diese gute Übersetzung möchte ich noch mit herzlichem Dank erwähnen.







|                 | Call No. BSa3 Mei Author- Neisezahe R.O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   |                |  |  |  |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|----------------|--|--|--|
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |                |  |  |  |
| 1               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |                |  |  |  |
|                 | Title—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | belisque<br>amile | Vacijna        |  |  |  |
| 477             | Borrower No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Date of Issue     | Date of Return |  |  |  |
|                 | The State of the S |                   | 10.04          |  |  |  |
|                 | "A book th                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | at is shut is b   | rut a block"   |  |  |  |
|                 | PECHVEOLOGICAS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |                |  |  |  |
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |                |  |  |  |
| S GOVT OF INDIA |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |                |  |  |  |
|                 | Department of Archaeology                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                   |                |  |  |  |
| C NEW DELHI 2   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |                |  |  |  |
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   | 机块。            |  |  |  |
|                 | Please hel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | p us to k         | eep the book   |  |  |  |
| cl              | ean and p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 。                 |                |  |  |  |